# BIBLIOTHECA INDICA;

" + . IF140

# COLLECTION OF ORIGINAL WORKS

PUBLISHED UNDER THE PATRONAGE OF THE

Hon. Court of Birectors of the East India Company,

AND THE SUPERINTENDENCE OF THE

ASIATIC SOCIETY OF BENGAL.



### SANKHYA-PRAVACHANA-BHASHYA,

A COMMENTARY ON THE

APHORISMS OF THE HINDU ATHEISTIC PHILOSOPHY;

BY VIJNANA BHIKSHU.

EDITED BY FITZ-EDWARD HALL, M. A.,

Member of the Asiatic Society of Bengal, of the American Oriental Society,

and of the Archæological Society of Delhi.

#### CALCUTTA:

PRINTED BY J. THOMAS, AT THE BAPTIST MISSION PRESS.

1856.



• · .

AN NY ISIN

1

#### EDITOR'S PREFACE.

The title which the Hindus apply to their atheistic\* theory,

\* "Cependant, il n'est guère supposable que Colebrooke se soit trompé en disant que Kapila nie l'idée de Dieu. Il n'a fait que reproduire les accusations directes que l'Inde elle-même a portées contre lui; et, comme ces accusations incontestables ne sont pas justifiées pleinement par les slokas de la Kârikâ, il reste que ce soient les Soûtras qui les justifient. Dans aucun de ceux que nous avons traduits, cette déplorable doctrine ne s'est montrée positivement à découvert; mais je crois pouvoir affirmer, dès à présent, qu'elle est en effet dans quelques autres, comme l'affirment les commentateurs indiens et Colebrooke." M. Barthélemy Saint-Hilaire: Premier Mémoire sur le Sânkhya, pp. 271, 272.

Again, of Colebrooke as entertaining the view that Kapila is atheistic: "Il l'avait empruntée lui-même aux commentateurs indiens." Id., ibid., p. 5.

This is scarcely exact. Colebrooke, the last of men to condescend, as a general thing, to statements in train, does much more than "simply reproduce" the charge of atheism against Kapila, "borrowing it from Indian commentators." He refers, by numbers, to several of Kapila's own aphorisms, as being implicitly atheistic; and he translates one of them—I., 92—by the words "there is no proof of God's existence." Miscell. Essays, Vol. I., pp. 251, 252. See, further, I., 92—99; III., 56—57; V., 2—12, and 46; VI., 64, of Kapila's Aphorisms.

A very cursory glance at Indian commentators, at least on the Sánkhya, would have evinced to M. Saint-Hilaire, that they are, mostly, as delicate as he is himself, in respect of charging Kapila with the denial of God.

In the Padma-purána, latter section, Páshandotpatti chapter, Jaimini and Kapila are called sages of the timasa order, and their writings are termed niris'wara.

is that of Kapila's Sánkhya;\* this epithet being variously understood, in accordance with the several acceptations of its immediate primitive, sankhyá. In the Mahábhárata, sánkhya is allied to parisankhyána and parisankhyá, 'exhaustive enumeration.'+

The author of the Shaq-dars' ana-samuchchaya, a Jaina compendium, corresponding to Mádhava Achárya's Sarva-dars' ana-sangraha, says, in the tone of one who retails a familiar fact:

#### साङ्ख्य निरोधराः केचित् केचिदीधरदेवताः।

\* Sánkhya is the denomination common to Kapila's system and to Patanjali's.

M. Saint-Hilaire, in the opening words of his Analysis of the Sánkhya, confounds the paronymes sankhyá and sánkhya: "Le mot de Sánkhya, qui est devenu le nom du système de Kapila, signifie nombre; et, pris adjectivement, numéral. Il signifie encore, dans une acception assez voisine: calcul, supputation, jugement, raisonnement." Premier Mémoire sur le Sânkhya, p. 19.

Dr. Röer also says: "The term Sánkhya has two meanings, enumeration and investigation." Lecture on the Sánkhya Philosophy, p. 8.

The word Sankhya, as affording a variety of significations, is made the subject of a laborious pun, in the initial couplet of Bháskara Achárya's Bíja-qanita.

† साङ्ख्यामं प्रविद्यामि परिसङ्ख्यानदर्शनम्। XII., 11393.

Also: साङ्ख्यदर्भनमेता वत् परिसङ्ख्यानृदर्भनम्।
साङ्ख्याः प्रकृतेते चैन प्रकृति च प्रचचते ॥
तत्त्वानि च चतुर्विम्रत् परिसङ्ख्याय तत्त्वतः।
साङ्ख्याः सद प्रकृत्या तु निसन्तः प्रचिम्रकः॥

Ibid., XII., 11409-10.

One of my MSS, reads, in the first of these two passages, parisankhyánidars'anam; and, in the second, parisankhyána-dars'anam. The same MS. has sankhyam prakurute in place of sánkhyáh prakurvate. Vijnána Bhikshu, at p. 8, has sankhyám prakurvate, and tena sánkhyáh prakúrtitáh instead of parisankhyáya tattwatah. But, be the best readings, among these, as they may, it is abundantly plain, from the context, that Vijnána errs in supposing that any allusion is here made to sankhyá, or any cognate word, in the sense of "ratiocination" or the like. Colebrooke, who neglected to pursue the scholiast's citation to the fountain-head, took it, on trust, as correct, and renders sankhyá by "judgment." Miscell. Essays, Vol. I., p. 229.

Sankhyá, as the proximate source of sánkhya, denotes, agreeably to a contemporary speculator of some local celebrity, 'enun-

Nilakantha Chaturdhara, in his commentary on the Mahábhárata, the Bhárata-bháva-dípa, ineffectually labours, with the aid of arbitrary constructions, to gloss away the palpable import of the passages given above. In short, his predilections as a Vedántí reduce his exegetical merit, wherever the system of Kapila is under discussion, to that of perverse ingenuity.

In citing the Mahdbhárata, or in referring to it, I follow, for convenience, the notation, right or wrong, of the printed edition. But I everywhere verify, or correct, the text of this edition by three very good MSS. which I have consulted.

Colebrooke says: "A system of philosophy in which precision of reckoning is observed in the enumeration of its principles, is denominated Sánkhya; a term which has been understood to signify numeral, agreeably to the usual acceptation of sankhyá, number: and hence its analogy to the Pythagorean philosophy has been presumed. But the name may be taken to imply," &c. Miscell. Essays, Vol. I., p. 229.

Adverting to these words, M. Saint-Hilaire observes: "Colebrooke s'est laissé tromper par l'apparence et par une fausse analogie, en prononçant le nom de Pythagore à côté de celui de Kapila." Premier Mémoire sur le Sânkhya, p. 19.

Again, ibid., p. 20: "Si Colebrooke a eu tort de rapprocher le nom de Pythagore de celui du philosophe indien," &c.

But Colebrooke, as is quite obvious from his guarded and adversative mode of expression, delivers, in the preceding extract, neither his own opinions nor even opinions which, pending the adduction of further evidence, he would be thought to accept. Professor Wilson—Sánkhya-káriká, Preface, p. xi.—cites, it is true, the words "and hence its analogy to the Pythagorean philosophy has been presumed," and without comment as to the paternity of the surmise. It may have escaped him that he had formerly written: "The first Indian School, the leading tenets of which are described by Mr. Colebrooke, is the Sánkhya, a term which has been understood to signify 'nsmeral,' and which, therefore, perhaps suggested to Sir William Jones, his comparison of it to the Pythagorean doctrine." Quarterly Oriental Magazine, Vol. IV., pp. 11, 12: September, 1825.

Colebrooke allndes, without doubt, to the following passage: "On the present occasion, it will be sufficient to say that the oldest head of a sect whose entire work is preserved, was—according to some authors—Kapila; not [?] the divine personage, a reputed grandson [?] of Brahmá, to whom

ciation pursuant to a stated order.'\* Another writer holds that it bears the import of 'consideration.'+ Elsewhere, it is explained by 'right knowledge;' and the author of the commentary in the following pages, defines it by 'representation of the real nature of spirit, on the basis of an accurate discriminative acquaintance with it, as contrasted with nature.' Consonantly to

Kṛishṇa compares himself in the Gitā, but a sage of his name, who invented the Sānkhya, or Numeral, philosophy; which Kṛishṇa himself appears to impugn, in his conversation with Arjuna; and which, as far as I can recollect it from a few original texts, resembled, in part, the metaphysics of Pythagoras, and, in part, the theology of Zeno." Sir William Jones's Works, Vol. I., pp. 163, 164: 4to. ed. of 1799.

Sir William, at an earlier period, had pushed his hypothetical analogies much further than this. "Of the Philosophical Schools it will be sufficient, here, to remark that the first Nyáya seems analogous to the Peripatetic; the second, sometimes called Vais'eshika, to the Ionic; the two Mimánsás, of which the second is often distinguished by the name of Vedánta, to the Platonic; the first Sánkhya, to the Italic; and the second, or Pátanjala, to the Stoic, philosophy: so that Gautama [Gotama] corresponds with Aristotle; Kaṇáda, with Thales; Jaimini, with Socrates; Vyása, with Plato; Kapila, with Pythagoras; and Patanjali, with Zeno. But an accurate comparison between the Grecian and Indian Schools would require a considerable volume." Ibid., Vol. I., pp. 360, 361.

- \* कस्मात् साङ्ख्यासित्युच्यते । सम्यक् क्रासपूर्वेकं ख्यानं कथनं यस्यां सा सङ्ख्या क्रासप्वी विचारका । यत् तामधिकत्य कतं तस्मात् साङ्ख्यसित्युच्यते मास्नस्। Deva Tirtha Swami: Sánkhya-taranga, ad init.
- † पश्चविंग्रतित ज्ञानां सङ्ख्या विचारः । तमधिक्यत्य क्रता प्रन्थः साङ्ख्य इति साङ्ख्यपद्युत्पन्तिः सङ्ख्ये । Raghunátha Tarkavágís'a Bhaṭṭáchárya : Sán-khya-tattwa-vilása, ad init.
- ‡ सङ्ख्या सम्यग् ज्ञानम् । तिकान् प्रकाशमानमात्मतत्त्वं साङ्ख्यम् । S'ridhara Swami: Subodhini, on II., 39, of the Bhagavad-gitá.

Sórya Pandit, the astronomer, annotating, in his Paramártha-prapá, the same passage of the Gitá, almost copies S'ridhara: सङ्ख्या सस्यम् ज्ञानम्। तसिन प्रकाश्यमाद्यातचं साङ्ख्यम्।

§ The original will be found near the top of p. 8. As for the italics noticeable in the text, I would remark, once for all, that I use them to distinguish ellipses. Sanskrit vocables, also, when transliterated, I give, as a rule, in the same style of type.

some sacred text, as cited, with approval, by S'ankara A'charya,\* sánkhya imports 'ascertainment of the truth concerning pure soul.' S'ankara, again, and in like manner taking no account of the etymology of the word, interprets it, on his own authority, by 'the conception that the qualities of purity, passion, and darkness, are perceptible by me; and that I, being distinct from them, am the spectator of their operations, eternal, heterogeneous from the qualities, soul.'+

\* In his commentary on the Vishnu-sahasra-nama from the Mahabharata, XIII., 7006. The definition to which S'ankara accedes, may be from some Purana. It is not to be found in the legal institutes of Vyúsa, where I had hoped to meet with it. The passage in which this definition occurs, together with the verse which the passage explains, here follow:

महर्षिः कपिलाचार्यः कतन्त्री मेदिनौपतिः।

महिं किपलाचार्य इति धनिशेषकोकं नाम महां बासाइविशेति महिं कत्त्रस्थ नेदस्य दर्शनात्। अन्ये तु नेदैकदेशदर्शनादपयः। किपलबासी साङ्क्षस्य ग्रहा-स्नातच्चित्रानस्याचार्यश्चेति किपलाचार्यः। महिं बासी किपलाचार्यश्चेति मह-विकाप्रसाचार्यः।

#### ग्रहातात चित्रानं चाङ्खामित्यभिषीयते ।

इति व्यासकृतेः। ऋषिं प्रस्ततं कपिसं सदामासिति.शुतेः। सिदानां कपिस्रो सुनिरिति सुतेषः।

† साङ्खं नाम रमे सचारजसमांसि गुणा सम रक्षा चरं तेथ्योऽत्यसद्वापारसा-चिभूतो नित्यो गुणविस्त्रचण चात्मेति चिन्तमम्। Gitd-bhdshya, XIII., 12.

The repugnance of the Vedántís to the Sánkhya can easily be illustrated. The word sánkhya, substantive or adjective, occurs, in the Bhagavad-gútá, in five several passages: II., 39; III., 3; V., 4, 5; XIII., 24; XVIII., 13. In three of these passages, the first, and the last two, the theory of Kapila is clearly intended. Yet the commentators, who hold, with few exceptions, to the Vedánta, are most averse, in the majority of these cases, from owning that even the existence of atheism is recognised by the poem. In the three instances above mentioned, they, accordingly, explain sánkhya by átman, átma-tattwa, bhakti-s'ástra, Brahma, para-pumán; sankhyá being defined, respectively, by tattwa-jnána, adhyátma-s'ástra, bhakti, upanishad, upanishad. As renderings of the first, we also find dhyánin, jnána, paramátma-vastu-viveka, paramártha-vastu-viveka, vedánta, and yathávasthita-vishayayá buddhyá'nu-sanhita-nirnayah 'a conclusion induced on the cognition of a reality.'

But, whatever may have been the sense originally intended, and perhaps now lost, of the term in question, it is not improbable that it carried a reference, more or less obscure, to the radical independence of scriptural authority, which may be affirmed of Kapila. In the comprehensive spirit of all Hinduism, it is true that he has frequent recourse to Vaidika vouchers\* for subordinate articles of belief. Yet, in spite of this semblance of catholicity, it is obvious that the essentials of his system must be justified, if justified at all, rather by an appeal to reason than to revelation. The Sánkhya, indeed, with all its folly and fanaticism, may, for a Hindu school of doctrine,

Where Kapila's tenets are, in all likelihood, not alluded to, sánkhya is said to mean bhagavat and sannyása: sankhyá corresponding to kírtanátmiká bhaktih and samyag átma-mati. Additional synonymes of the former, similarly employed, are bhakta, bhakti, jnána-nishtha, jnána-nishthá, jnánin, nishpápa-purusha, sannyásin, s'uddhántahkarana, and s'uddha-chetas.

S'ankara A'chárya; Gítá-bháshya: Rámánuja A'chárya; Gítá-bháshya: Súrya Pandit; Paramártha-prapá: S'rídhara Swámí; Subodhiní: Madhusúdana Saraswatí; Bhagavad-gítá-gúdhártha-dípiká: Kalyána Bhatta; Rasika-ranjaní: Jayaráma Tarkavágís'a; Bhagavad-gítá-sárártha-sangraha: Badánanda Vyása; Bhagavad-gítá-bháva-prakás'a: Pais'ácha-bháshya, by anon.: Kes'ava Bhatta; Gítá-tattwa-prakásiká: Rámachandra Saraswatí; Gítá-tátparya-s'uddhi.

Of these writers, Rámánuja, Madhusúdana, Sadánanda, and the anonymous author of the *Pais'ácha-bháshya*, refuse to hear of there being any allusion, in the *Gátá*, to the system of Kapila.

Adwaitánanda, in his Brahma-vidyábharana, an expositorial work connected with the Aphorisms of the Vedánta, suggests that the word panchavins'ati, adduced from the sacred writings as demarking the number of the Sánkhya principles, may intend  $20 \times 5$  instead of 20 + 5. In disproof of this conceit, see one of the Sanskrit extracts at p. 2, supra; and the Mahábhárata, XII., passim, but, particularly, chapters 307, 308, 309.

\* These citations from the Vedas can hardly be referred to a politic affectation of orthodoxy; to the quieting, on easy terms, of the misgivings of the unwary. The Jainas, who go the length of openly denying the divine origin of the Vedas, and who repudiate their authority generally, yet admit it when reconcilable with their own tenets. As. Res., Vol. XVII, p. 248.

be allowed a fair share of circumspection. In its dogmatism it has restricted itself, for the most part, to the supersensuous, a phrase too frequently convertible with the indeterminate. would, accordingly, often have been difficult to demonstrate that it was not in the right; and it has signified nothing that it was in the wrong: the Hindus never having been known to approve themselves, ethically, any worse for their atheism than for their What is more, the scrupulous vagueness with which it touches on the subject of matter, is, surely, something in its It may have gone widely astray in the cloud-land of metaphysics; but it offers few parallels to the puerile hylology of the Nyáya. It may contravene the spiritual intuitions of humanity; but it has rarely called down the gods from Olympus, to move the derision of modern science. Other praise of the Sánkhya than this, would, however, scarcely consist with the exactions of just criticism. On the assumption that it has come down to us legitimately elucidated, it is next to impossible, notwithstanding its fantastic show of method, to trace, in it, a single vestige of consistency. As apprehended in the present day, correctly or incorrectly, it must, in short, be ranked, with every other, even the most perspicuous, scheme of atheism, as little better than a chaotic impertinence.\*

<sup>\*</sup> The notion that the existence of God is susceptible of dialectic demonstration, has been surrendered, in later times, by most Christian theologians of any credit: it now being, more ordinarily, maintained that our conviction of deity, on grounds apart from revelation, reposes solely on original consciousness, antecedent to all proof. The idea of God must, indeed, necessarily be postulated as the basis of all human speculation. See Hagenbach's History of Doctrines, passim.

Kant declares that the various objective arguments for the establishment of theism, may be reduced to the teleological, the cosmological, and the ontological. All these, I am told, have been urged, by the Hindus, in combating the Bauddhas, the Mimánsakas, and the Sánkhyas. But further investigation would be requisite before I could produce these arguments, as employed by the Bráhmans, with any approach to a complete exhibition.

Indistinct allusion seems to be made, by the author of the Sánkhya Aphorisms, to anterior\* cultivators of the atheistic philosophy, and, in so many words, to 'venerable preceptors'† of the theory. Of the latter, Sanandana‡ alone is specified by name, and once only: but, equally with all the authorities less distinctly commemorated in company with him, his writings, if he ever wrote, have long been forgotten. Panchas'ikha, though, like Sanandana, expressly mentioned, is yet denied his honourable designation. On the first occasion where his opinion is reported, it is noted with disapprobation; and, in the sole remaining instance where it is brought forward, it is dismissed

No one of these arguments makes more directly against such atheism as that of the Sánkhya, than the cosmological proof, or, rather, paralogism; it having been shown to be built on a logical fiction. This argument is admirably put by Diodorus of Tarsus, who lived in the fourth century:

- \* \* εἰ δέ τις ἀγένητον λέγοι αὐτῶν τὴν τροπὴν, τὸ πάντων ἀδυνατώτερον εἰσάγει· τροπὴ γὰρ πάθος ἐστὶν ἀρχόμενον, καὶ οὐκ ἄν τις εἴποι τροπὴν ἄναρχον· καὶ συντόμως εἰπεῖν, τῶν στοιχείων καὶ τῶν ἐξ αὐτῶν ζώων τε καὶ σωμάτων ἡ πάνσοφος τροπὴ, καὶ τῶν σχημάτων καὶ χρωμάτων καὶ τῶν ἄλλων ποιοτήτων ἡ ποικίλη διαφορὰ, μόνον οὐχὶ φωνὴν ἀφίησι, μήτε ἀγένητον μήτε αὐτόματον νομίζειν τὸν κόσμον, μήτὶ αὖ ἀπρονόητον, Θεὸν δὲ, αὐτοῖς καὶ τὸ εἶναι καὶ τὸ εἶναι παρασχόμενον, σαφῶς εἰδέναι καὶ ἀδιστάκτως ἐπίστασθαι. Photii Bibliotheca, ed. Bekker., p. 209, b.
- \* \* \* For change is an incident that has a beginning; and one would never speak of change as without a beginning. And, to be summary, the all-wise Change of the elements, and of the thence arising animate beings and bodies; and the intricate diversity of forms, and colours, and other properties; all but give forth an articulate voice, telling us not to think of the universe as unoriginated, or self-actuated, or, yet, without a Providence; but to know of a truth, and to be unhesitatingly assured, that there is a God, who endowed them with both being and excellent being.
  - \* III., 41. † A'cháryáh: V., 31. † VI., 69. § V., 32.
- || VI., 68. Vedántí Mahadeva, annotating V., 32, infers, simply from the name of Panchas'ikha being given in the singular number, that Kapila purposes to mark him as a separatist. The singular must, then, be

with an air of sufferance rather than of approval. Of Sanandana nothing is known further than that he is classed among the mind-engendered progeny of Brahmá.\* Panchas'ikha is usually described in the same enigmatical terms:† but the Mahá-bhárata‡ also speaks of him as having had a human mother, Kapilá; and it assigns him to the line of Parás'ara.§

The Sánkhya philosophy is, nevertheless, ascribed, by indigenous tradition, to Kapila, || the putative author of the atheistic sentences, the Sánkhya-sútra¶ and Tattwa-samása; though the

taken to indicate, as compared with the plural, an inferior degree of respect. But Sanandana, though dignified with the title of acharya, is yet spoken of, by Kapila, in the singular number. Mahádeva's words are: प्रशास र्वेष-व्यान प्रस्तानिक्ति स्वयान। It may, however, be doubted whether the use, in Sanskrit, of the pluralis majestaticus be of any antiquity, notwithstanding Sáyana A'chárya's opinion to the contrary. See Professor Wilson's Translation of the Rig-veda, Vol. I., p. 201, foot-note.

- \* See note at p. 15, infra. 

  † See the same note.
- ‡ XII., 7895. At XII., 7886, of the same work, it is said:

यमाङः कपिसं साङ्क्याः परमर्थि प्रकापतिम्। स मन्ये तेन कपेस विद्यापयति हि स्वयम्॥

'I can imagine that he whom the Sánkhyas call Kapila, the mighty sage, the patriarch, is, in person, under this form, exciting our admiration.'

Such is the unmistakable sense of the couplet; and so thinks Nilakantha Chaturdhara: च कपिन्नः। तेन प्रविश्वसम्बन्धाः तरप्रविश्वसात् नमुख्यसम्। Yet Professor Wilson understands the meaning to be, that Panchas'ikha is here "named.... Kapila." Sánkhya-káriká, p. 190. Dr. Weber repeats this mistake: "als auch Kapila heisst." Indische Studien, Vol. I., p. 433.

§ Janaka, chieftain of Mithila, and disciple of Panchas'ikha, says:

#### पराश्ररसमेनिका दृदस्य सुमदातानः । भिचोः पदमित्रकादं मिका परमसमानः ॥ XII.. 11875.

|| In only a single text that I know of, is the Sánkhya imputed to S'iva: Mahábhárata, XII., 10388. At the same place, the Yoga also is said to have originated with this divinity.

¶ Swapnes'wara, acquainted as he was with the aphorisms of Panchas'ikha, attributes to him the Sánkhya-sátra also. He accounts for its bearing the title of Kápila, by the circumstance that Kapila initiated the Sánkhya tradition as set forth in these aphorisms. By way of illustration, he adduces the

accuracy of this assignment rests, it seems probable, on no better evidence than the fact, that such treatises of atheism as existed prior to those attributed to Kapila, being superseded by his own more developed, or less incongruous, enunciations, were consigned, at an early period, to oblivion.

But it does not seem imperative to include, among these ancient productions, the works of Panchas'ikha also.\* Even conceding that Panchas'ikha, conformably to the ordinary account of him, was a disciple of A'suri,† who is, in turn, said to have studied under Kapila;‡ yet the measure of a scholastic

His meaning is, that Kapila only propounded the matter of the Sánkhya-sútra, whose present shape is due to Panchas'ikha. He may, then, be supposed to set to the account of humility, the absence from Panchas'ikha's name, in the Sánkhya Aphorisms, of the honorific title of A'chárya. Against this it might be argued, that a saint so lowly would be likely to mention, at least a few times, the name of the leading rabbi of his school. Yet, on the contrary, be refrains from all mention of Kapila, while he twice speaks of himself. But, in justice to Swapnes'wara, it should be added that he gives what is repeated above, as nothing but rumour. His words are: प्रशिक्ष स्वकार बाह्यिक्ष । वाविष्यिक प्रविद्ध सक्ष्य-रायासिक सम्बद्धाः स्वाप्रकार व्यवस्था स्ववस्था ।

- \* Colebrooke judges otherwise. Speaking of the Sánkhya-sútra, he says: "It is, avowedly, not the earliest treatise on this branch of philosophy: since it contains references to former authorities, for particulars which are but briefly hinted in the sutras; and it quotes some by name, and, among them, Panchas'ikha, the disciple of the reputed author's pupil: an anachronism which appears decisive." Miscell. Essays, Vol. I., p. 232.
- † Mahábhárata, XII., 7890, 7895. Elsewhere, Panchas'ikha is spoken of as having been instructed, with Jaigishavya, by Kapila himself. Kúrmapurána, first section, chapter 9, s'loka 119. See, also, the note at the foot of page 16, infra.
- ‡ Bhágavata-purána, I., 3, 11. Also: चादिविद्वान् निर्माणिक मधिष्ठाय कावच्याद् समवान् परमधिरासुर्थे किञ्चासमानाय तन्त्रं प्रावाच। Vyúsa: Pátanjala-bháshya, I., 25. Notice will be taken, in a subsequent page, of the discrepant explanations of the term ádi-vidwán, in this passage. But the commentators are unanimous in understanding, by paramarshi, Kapila.

descent has no essential correspondence to that of a natural generation. More especially, the position that Kapila takes account of his own literary successor at the second remove, may be granted to offer but little violence to probability, if we simply suppose that the sage originally disseminated his tenets orally, and that they had undergone modification at the hands of sectaries from his proper school, before he committed them to a written form.\*

Panchas'ikha is known, by scanty fragments, as the author of a collection of philosophical aphorisms.† One other perform-

So much for Panchas'ikha's sútras; and it may be questioned whether

<sup>\*</sup> As an ungrateful alternative to silence, I have thus attempted to reduce to harmony, materials, in themselves, at first appearance, rather intractable; but which present, it may be, a distorted reflex of historical verity.

As the first step in dealing rationally with the mind-born sons of Brahmá, we must consider them as brethren, not as brothers. But, rather than depart, in favour of common sense, from the strictest letter of the theogonies, I have found the pandits disposed to fall back on their grand solution of all difficulties as to time, space, and individuals, the transparently indolent dogma of cyclical renovations of mundane events. These iterations admitting of an indefinite number of changes as to particulars, any body may, at last, be every body; and it thus becomes a very easy matter to make light of ordinary chronological sequence.

<sup>†</sup> A single one of them is given, as such, in Vyása's Pátanjala-bháshya, I., 3: एक सेव दर्भन खातिरेव दर्भनम्। Kshemánanda, in his notes on the Tattwa-samása, twice quotes this as a sútra; and Váchaspati Mis'ra, Vijnúna Bhikshu, and Nágojí Bhatta, consent in assigning it to Panchas'ikha,

In Vyása's Pátanjala-bháshya we find, at II., 13: स्वयः सङ्गरः सपरि-हारः सप्रत्यवसर्षः कृश्लस्य नापकषायालम्। कसात् कुश्रसं हि से वक्रन्यद्श्ति यचायसायागतः स्वर्णेऽप्यपकषेसस्य करिष्यति। Of this passage, which is uncharacterised, by Vyása, except as being by Panchas'ikha, the Sánkhyatattwa-kaumudí cites the words स्वत्यः सङ्गरः सपरिहारः सप्रत्यवसर्थः। Swapnes'wara, in his annotations on the Kaumudí, still dissecting, says that the first three of these words form one aphorism, and the remaining word, another.

ance, if not two, is likewise imputed to him; and he, perhaps,

any more samples of them are forthcoming, notwithstanding Colebrooke's assertion that they "are frequently cited, and by modern authors on the Sankhya." Miscell. Essays, Vol. I., p. 233.

The next work recorded as by Panchas'ikha, is metrical; unless, indeed, as is quite possible, the longer extracts, to be given after the following couplets, belong, with one or more of them, to a treatise mixed of prose and verse.

# चाचसु मेाचे। ज्ञानेन दितीया रामसङ्ख्यात्। बच्चच्यात् हतीयसु खाखातं मोचस्रचम्॥

This couplet is quoted, by Vijnána Bhikshu, in his Vijnánámṛita, with the following introduction: विविध ने। ज जनेबाद त जनवाराख्याख्य पुष्किवादायेः। This is the best voucher I have for advancing that Panchas'ikha commented on the Tattwa-samása, of which the words विविधे ने। चः do really constitute a topic. This couplet is again quoted, partially, by Vijnána, in his Yoga-vártika, as well as in Bhává Ganes'a's Yogánus'ásana-sútra-vritti; and in full, by Kshemánanda on the Tattwa-samása, in the Sánkhya-krama-dípiká, and by Bhává Ganes'a in the Tattwa-yáthárthya-dípana. Various readings of it are: ádau for ádyas; hi for tu; vimoksho for tu moksho; kṛitsna for kṛich-chhra; and kshayah for kshayát.

Bhává Ganes'a, in his Yogúnus'ásana-sútra-vritti, refers the stanza just given, directly to Panchas'ikha; but the same author, in his Tattwa-yáthár-thya-dípana, introduces these verses, and the three couplets following, by expressions importing that they were borrowed, not from, but through, Panchas'ikha.

### पचार्यम्पतितस्त्रज्ञो यनकुनात्रमे स्थितः। स्रदी मुखी मिखी वापि मुखते नान संस्यः॥

Variants: yatra-tatra for yatra-kutra; ratah for sthitah; and mungé jaté s'ikhi and s'ikhi mungé jati for jati mungé s'ikhi.

### प्राज्यतेन तु बन्नेन तथा वैकारिकेच च। द्विचामिस्तृतीयेन बद्दे। जन्मुविवर्तते।।

Variants: prikitena cha for prikritena tu; and baddho'yam tu nigadyate, baddho ninyena muchyate, and bandho'yam cha nigadyate, for baddho jantur vivartate.

# तत्त्वानि यो वेदबते यथावडुणसङ्गाणाधिदैवतं च । विम्ह्याचा नतदेशवसङ्गे मृषांसु भुद्धे न मृषैः च युष्यते ॥

Variants: chatwdri for tattwdni; swarúpair for swarúpáni; papo for papma; and bhujyate for yujyate.

Now, these three couplets and that preceding them, the first and the third as acknowledged quotations, are also found in the Sánkhya-krama-dípiká. The last two are cited both there and in the Sánkhya-sútra-vivaraṣa. The first has been spoken of above; and the second is in Kshemánanda on the Tattwa-samása, and in Gaudapáda on the Sánkhya-káriká. It is, besides, observable that Bhává Ganes'a does not quote a syllable as derived through Panchas'ikha, that does not occur in the Sánkhya-krama-dípiká. There is, accordingly, a presumption that Bhává Ganes'a took these passages from this work, and under the impression that it was by Panchas'ikha; and this suspicion is strengthened by the second exordial stanza of the Tattwa-yáthárthya-dípana, where its author clearly enough claims to have consulted Panchas'ikha on the Tattwa-samása:

### चमाचस्त्रमाखम्य बाष्ट्रां पश्चित्रवस्य च । भावामचेत्रः कुरते तत्रवायार्थ्यदीपनम् ।

The attribution to Panchas'ikha, of the Sánkhya-krama-dípiká, if ever actually maintained, would at once be invalidated by indicating the fact, that mention of Panchas'ikha is made, in the work itself, supposed free from interpolation; and in such a manner, namely, with the title of áchárya, as to differentiate him from its author.

The passages extracted below have, in every case, the guarantee of good authority for their being by Panchas'ikha. They are given, in the first instance, by Vyása, in his Pátanjala-bháshya, anonymously: but three of Vyása's commentators; Váchaspati Mis'ra, in the Pátanjala-sútra-bháshya-vyákhyá; Vijnána Bhikshu, in the Yoga-vártika; and Nágojí Bhaṭṭa, in the Pátanjala-sútra-vritti-bháshya-chchháya-vyákhyá; testify, one, or all, to their authorship. As for the passage at II., 22, Váchaspati merely says that it is by ágámin, an authoritative sage; but the two other scholiasts declare it to be by Panchas'ikha.

तमचुमानमात्मानममुविद्यास्त्रीत्येवं तावत् सम्प्रजानीत इत्येषा इयौ विद्योका-विषयवत्यस्मितामाना च प्रदित्तच्यातिस्मतीत्युच्यते यथा येतिनद्यिनं स्त्रितिपर्द-स्नमते। I., 36.

This passage is quoted and expounded by Kshemánanda also, in the Navayoga-kallola.

बक्तमबक्तं वा चल्रमात्रालेनाभिप्रतीत्य तस्य सम्पद्मनुदन्दत्यात्रायस्य सन्धानसस्य बापदमनुष्रोत्तत्यात्रायदायदं मन्धानः स सर्वेऽप्रतिबृद इत्येषा चतुष्यदा भवत्यविद्या मृज्यसस्य क्रोजसन्तानस्य कर्माणस्य च सविपाकस्य। II., 5.

ँ बुद्धितः परं पुरुषसाकारश्लीखविद्यादिभिविभक्तमप्रमान् क्वर्धात् तत्रात्यविद्यं नेष्टिन। II., 6. By the prevalent suffrage of mythology, Kapila\* is reputed

तस्यामचेत्रविवर्णनात् स्वाद्यमात्यन्तिको दुःखप्रतीकारः। बस्नाद्। दुःखप्रेतोः परिचर्यस्य प्रतीकारदर्भनात्। तस्या पादतसस्य भेद्यता कस्टकस्य भेतृत्वं परि-चारः कस्टकस्य पादानिधष्ठानं पादनास्याचितेन वाधिष्ठानम्। एतस्यं यो वेद लोके स तम प्रतीकारमारभमाचा भेदसं दुःखं नाप्नोति। कस्नात्। विलोप-स्वास्यास्यात्। II., 17.

चर्य तु खसु निषु गुणेषु कर्टेष्वकर्तरि च पुरुषे तुत्सातुत्सकातीये चतुर्थे तिल्वया-साचित्रुपनीयमानान् सर्वभावानुपपन्नाननुपन्नन् दर्शनमन्यक्तः । II., 18.

चपरिचानिनौ चि भेाकृत्रक्तिरप्रतिसङ्कमा च परिचानिन्यर्थे प्रतिसङ्कानेन तडु-चिनन्पति । तस्त्राच प्राप्तचैतन्योपपचकपाया बुद्धिचनेन्तुकारमाचतया बुद्धिवृ-च्यविश्रिष्टा चि ज नवृत्तिरित्यास्त्रायते । II., 20.

षतिकामनादिसंयोगाद्वर्ममानाकामध्यनादिः संशोगः। II., 22.

कपातिमया वृत्त्वतिमयास्य परस्यरेष विवधने सामान्यानि लतिम्यैः सन्न प्रव-तेनाः तस्त्राद्यक्षरः। यथा रामस्यैन कचित् समुदान्तर इति न तदानीमन्यनाः भावः किन्तु केवस्तं सामान्येन समन्यागत इत्यस्ति तदा तन तस्य मावस्त्रया स्वस्त्रस्य। III., 13.

तुख्यदेशत्रवज्ञानामेकत्र्तिलं सर्वेषां भवति । III., 40.

Little can safely be conjectured with regard to the character of the work or works from which these sentences were collected by Vyása. They may be text; and they may be commentary. Probably they are Sánkhya; but, possibly, they pertain to the Yoga. That Panchas'ikha treated of other subjects than the Sánkhya, may be inferred from a remark of Vijnána Bhikshu's: अप्रवासनाभादित्य विद्वां प्रवृत्ती प्रवासनाभावे वाका समान्यति। Yoga-vártika, I., 25.

\* The more ordinary mánasa, or mind-begotten, sons of Brahmá vary, as specified in different Puránas, from seven to more than twice that number; "but," as Prof. Wilson remarks, "the variations are of the nature of additions made to an apparently original enumeration of but seven, whose names generally recur." Vishau-purána, p. 48, note 2. One such group is made up of Maríchi, Atri, Angiras, Pulastya, Pulaha, Kratu and Vasishtha; the well-known 'seven Rishis.' Mahábhárata, XII., 7570 and 13075. This list is modified, in the same book of the Mahábhárata, 7534-5, by the substitution of Daksha for Vasishtha: and, at 13040, by the addition of Manu; thus increasing the aggregate to eight. But, however eked out by Pauránika liberality, it is not this catalogue of Brahmá's mind-born progeny that is to furnish us with Kapila.

to have been a son of Brahmá; but he is otherwise described as

Prof. Wilson once wrote as follows: "The founder of the Sánkhya philosophy is named Kapila; who, as one of the seven great Rishis, is one of the sons of Brahmá. There are other accounts of his origin; but none more satisfactory." Quarterly Oriental Magazine for Sept., 1825; p. 12. That Kapila is anywere styled "one of the seven great Rishis," needs confirmation, for all the emphasis with which other accounts of him are here discredited. Nothing of this is to be found in the Translation of the Vishyupurána.

Colebrooke,—Miscellaneous Essays, Vol. I., p. 229,—refers to Gaudapáda, in proof of Kapila's being ranked as "one of the seven great Rishis." Neglecting the collocation of the words in the passage quoted by Gaudapáda, Colebrooke has turned subject into predicate. The citation runs thus: एते ब्रह्मचः पुनाः सप्त प्राह्मा सच्चेयः। 'These seven sons of Brahmá were called great Rishis.'

Another group of kindred emanations likewise comprehends seven persons. In the Mahábhárata, XII., 13078-9, they are said to be Sana, Sanat-sujáta, Sanaka, Sanandana, Sanat-kumára, Kapila, and Sanátana. In the passage quoted, in all likelihood from some Purana, near the commencement of Gaudapáda's commentary on the Sánkhya-káriká, Kapila still appears, but as introducing several accredited Sánkhya doctors, to the extrusion of as many of his former associates: the list now standing thus; Sanaka, Sananda, Sanátana, Asuri, Kapila, Vodhu, and Panchas'ikha. In the tarpana, or propitiation-service, of at least one school of the Veda, that of Madhyandina, the same persons are invoked, and in the same order, except that the names of A'suri and Kapila are transposed. See Colebrooke's Miscell. Essays, Vol. I., p. 144. In the Padma-purána, latter section, Vishņu-vyúha-bheda-varnana chapter, 14, 15, with other changes, Kapila himself makes way for another; the set now consisting of Sanaka, Sananda, Sanatana, Sanat-kumara, Jata, Vodhu, and Panchas'ikha. See As. Res. Vol. XI., p. 99. The Kúrma-purána, former section, chap. VII., 18, 19, with additional alterations, reduces the seven to five; Sanaka, Sanátana, Sanandana, Rúrú (Rudra?), and Sanat-kumára; whom it qualifies as great Yogis. The first three and the last of these five hold, apparently, peculiar eminence in the family of Brahmá; since from them, according to Gaudapáda on the forty-third Káriká, originated, severally, virtue, knowledge, dispassion, and irresistible will. The names of these four also occur, unaccompanied, as if they were to be regarded as representative, at III., 12, 3, of the Bhágavata-purána.

Sananda and Sanandana are, doubtless, prosodial varieties of the same name; and Játa seegas to be put, by metrical licence, for Sanat-sujáta.

In the Kúrma-purága, latter section, V., 18, parts of the two classes of Brahmá's mental sons, several new characters being added to the first, are named together, thus: Sanat-kumára, Sanaka, Bhrigu, Sanátana, Sanandana, Rudra, Angiras, Vámadeva, S'ukra, Atri, Kapila, and Marichi. But it is worthy of observation that this Purana plainly distinguishes the second class, as to origin, from the first. What is evidently intended for the first class, is detailed, at VII., 35-39, of the former section, as made up of Daksha, Maríchi, Angiras, Bhrigu, Atri, Dharma, Sankalpa, Pulastya, Pulaha, Kratu, and Vasishtha; and the generation of these individuals, as there given, is very different from what it is in any of the accounts rendered by Prof. Wilson. See Vishnupurana, p. 50, note. For instance, the first and the last four are derived, respectively, from Brahmá's prána, udána, vyána, apána, and samána. See, for these terms, Colebrooke's Miscell. Essays, Vol. I., pp. 356 and 374; also the Sánkhya-káriká, p. 103. At X., 84, of the same section, the whole eleven are denominated Brahmás; and Brahmá is stated to have created them by his power as a Yogi. See, also, Vishnupurdna, p. 49.

Further particulars of interest occur at X., 122—125, of the latter section of the Kúrma-purána. Sanat-kumára is here said to have instructed Samvarta; and he, Satyavrata: Sanandana, Pulaha; and he, Gautama: Angiras, Bharadwája: Kapila, Jaigíshavya and Panchas'ikha: Sanaka, Parás'ara; and he, Válmíki. This Purána is related, at its conclusion, to have been transmitted from Brahmá as follows. Brahmá communicated it to Sanaka and Sanat-kumára; Sanaka, to Devala; Devala, to Panchas'ikha; and Sanat-kumára, to Vyása.

There is, clearly, no countenance, in the analogy of the Hindu hagiogony, for the else plausible surmise, that a complete history of the *mánasa* sons of Brahmá, might, if recoverable, possibly go to show that the term by which they are known, may originally have borne a less mystical signification than that of mind-born. Its intention could never have been to discriminate the literate portion of the Brahmanidae from their less learned kinsmen.

\* Mahábhárata, III., 1896 and 8880. Rámáyana, I., 41, 2—4 and 25. At I., 41, 2—4, Kapila's destruction of the sons of Sagara is predicted. Padmapurána, latter section, Vishnu-vyúha-bheda-varnana chapter. Vishnu-purána, p. 377. Bhágavata-purana, I., 3, 11; where Kapila stands the fifth of the twenty-four incarnations of Vishnu. See, also, at p. 6, supra, the verse from

born as the son of Devahúti;\* and, again, is identified with one of the Agnis, or fires.† Lastly, it is affirmed that there have been two Kapilas: the first, an embodiment of Vishnu; the

the Mahdbhdrata, XIII., 7006, with S'ankara A'chárya's commentary. See, further, the passage at p. 10, supra, quoted in Vyása's Pátanjala-bhdshya. The later commentators on this work, Vijnána Bhikshu and Nágojí Bhaṭṭa, understand the word ádi-vidwán, or 'primeval sage,' to mean, here, Vishnu. Váchaspati Mis'ra, though recognising Kapila as an incarnation of Vishnu, considers 'primeval sage' to refer to the former, reappearing on earth after absorption into the divine essence. The remainder of Váchaspati's remarks are not very intelligible; or else my MSS. are corrupt.

Schlegel, in his note on the Rámáyano, I., 41, 3, remarks: "De hoc Vishnûs cognomine et munere non habeo quod expromam. Vix opus est monere plane hinc alienum est Kapilum, philosophiae rationalis (sánkhya) auctorem; quamvis et hunc discipuli nimis ambitiosi numinis plenum, imo ipsum in mortali corpore praesentem Vishnum fuisse iactaverint. Quam opinionem innuit auctor Bhagavad-gitae, Lect. X., 26." It must now appear that the notion which Schlegel here dismisses so peremptorily, is much better fortified, by mythology, than he, to all appearance, apprehended.

\* Bhágavata-puráṇa, II., 7, 3; and III., 33, 1. The birth of the sage, and of his nine sisters, is here said to have taken place in the house of Kardama, the husband of Devahúti, who is called Kapila's mother. Kapila's father, according to this account, must be Kardama; as there is no hint of anything like a miraculous conception. Kapila, as here described, is, nevertheless, regarded, by some, as having afterwards become an incarnation of Vishnu. Kardama, if not one of Brahmá's mind-born sons, was, at all events, a prajápati, or "patriarch." Vishnu-puráṇa, p. 50, note.

In Colebrooke's Miscell. Essays, Vol. I., p. 230, Devadúti is, of course, a misprint for Devahuti. Yet Lassen has adopted the former reading. Indische Alterthumskunde, Vol. I., p. 832.

† ग्राक्काक्रम्यगतिर्देवो यो विभर्ति इताज्ञणम्।
. चक्कायः कक्कायाचां कर्ता क्रोधाणितस्तु सः॥
कपिस्तं परमधिं चयं प्राक्रयंतयः सद्।।
चिग्नः स कपिस्ते नाम साक्कायोगप्रवर्तकः॥

Mahábhárata, III., 14196—7.

It is the last line of these couplets which, with the exchange of s'ástra for yoga, is cited at p. 232 of the present work. The 'self-styled Vedántí,' by which epithet Vijnána there denounces some unnamed author, for holding

other, the igneous principle in human disguise.\* It must be acknowledged, in short, that we know nothing satisfactory concerning Kapila; the meagre notices of him that are producible

that the Sánkhya Kapila was an incarnation of fire, has hitherto eluded my quest.

Prof. Wilson, alluding to this text, of whose source he was unapprised, pronounces, touching the identity which it authenticates, that "there does not appear to be any good authority for the notion;" and adds, immediately afterwards: "Kapila is a synonyme of fire, as it is of a brown, dusky, or tawny, colour; and this may have given rise to the idea of Agni and the sage being the same." Sánkhya-káriká, p. 188. See, also, Colebrooke's Miscell. Essays, Vol. I, p. 230. But it seems just as likely that the conception owed its origin to the fabled combustion, by Kapila, of the sons of Sagara. Mahábhárata, III., 8881. Also see As. Res., Vol. III. pp. 349, 350; and Vol. VI., p. 478.

For Wilford's wild speculations in which he identifies Kapila with Enoch, see As. Res., Vol. VI., pp. 473-4.

\* I quote at length, as the following passage will, in a subsequent page, again come under consideration:

षयानाहिको सक् में नासनास मुझिपतिताननाय दीना नृहिषीषः पर सक्तपालः स्वतःसिद्दतत्त्वज्ञानो सहिष्में भवान् कि पिछो द्वाविस्ति स्वत्राण्यपादि चत् स्वचनात् स्वनिति हि सुत्रिक्तः। तत रतेः समस्वतस्वानां सक् स्वर्षे हितन्त्रप्रधानां स्वचनं भवित। इतसे दं सक् साम् स्वाविधिमू स्वभूतं तीर्थान्तराचि चैतत्रप्रधानात्रेव। स्ववस्थायो तु वैसानरावतारभगवत्कपिस्त्रप्रधाना। इयं तु द्वाविस्तिस्वीतस्या अपि बोक्रभूता नारायणावतारभद्षिभगवत्कपिस्त्रप्रदेतित दृदाः। Sarvopakarini, ad init.

S'ankara A'chárya, in the S'áríraka-mímánsá-bháshya, I., 2, 1, also declares for two Kapilas. Implicitly following the Rámáyana, he considers the Kapila who destroyed the sons of Sagara, to be an incarnation of Vásudeva or Vishnu; but he denies the origination, or revival, by him, of the atheistic system. Acknowledging another Kapila, him of the Sankhya, he makes, however, no attempt to ascertain him. The Bhágavata-purána, IX., 8, 13, flatly denies that this Kapila could, with his gentle nature, intentionally have slain the sons of Sagara. Yet it makes no doubt that they were destroyed by fire issuing from the body of the incensed ascetic, independently of his volition.

S'ankara A'charya, commenting on the word Kapila in the S'wetás'uatara-upanishad, V., 2, proposes two interpretations of it. By one of them it is violently made to intend, as a lame synonyme, Hiranyagarbha. Otherwise,

being hopelessly involved in uncertainty, and inextricably embarrassed by fable. Yet it may be credited, with but little hesitation, that he was something more substantial than a myth;\* and there seems to be tolerably good ground for receiving, as an historical fact, his alleged connection with the Sankhya.

since primogeniture among created beings is found averred of both Kapila and Hiranyagarbha, they are, to save scriptural consistency, concluded to be one and the same. On the other interpretation, the person named in the text is Kapila of the Sánkhya, a partial incarnation of Vishqu. For the qualification of him as such, some unspecified Purána is adduced. S'ankara adds that the other Kapila is celebrated in the Mundaka-upanishad. This statement is, however, made inadvertently, since no mention of him occurs there. S'ankara probably quoted, after the ordinary reckless Indian fashion, from memory. Dr. Röer has somewhat misrepresented S'ankara, in making him cite suicidally the Purána above referred to. It is vouched, and professedly so, not to corroborate the first identification of Kapila, but to elucidate the second. Neither, in this quotation, is Kapila, "to praise him," "identified with Hiranyagarbha." See Bib. Indica, Vol. XV., p. 62.

It may be observed, generally, that, in conformity with Hindu usage, none but the figment of one's special idolatry, is glorified as a plenary incarnation.

Kapila, in the Mahádeva-sahasra-náma-stotra, Mahábhárata, XIII., 1211, is an epithet of S'iva; and expresses, as indicated by the context, 'tawny.'

In an inscription translated by Colebrooke, there occurs the word kapilá, which, he observes, "probably is fire, personified as a female goddess." [sic] Miscell. Essays, Vol. I., p. 300, last line; and p. 304, foot-note no. 21. It remains to be shown that the word ever means fire. In this place it bears, undoubtedly, the sense of 'a red cow;' from circumambulating which, great merit is supposed to be acquired. "A red one] Kapila: When applied to a cow, this term signifies one of the colour of lac-dye, with black tail and white hoofs." Colebrooke's Two Treatises on the Hindu Law of Inheritance, p. 131, second foot-note. For kapilá in this acceptation, see the Mahábhárata, XIII., 2953, 3535, 3596, 3703-4, 3744, 3764; and, on the subject of circumambulating a cow, see the same poem, XIII., 3436 and 3794.

\* Colebrooke comes to a different conclusion. "It may be questioned," he says, "whether Kapila be not altogether a mythological personage, to whom the true author of the doctrine, whoever he was, thought fit to ascribe

The larger of the works presumed to be by Kapila, is comprised in six books of sútras\* or aphorisms, which, as ordinarily

it." Miscell. Essays, Vol. I., p. 231. But the *Mahábhárata*, in spite of its alloy of fiction, sufficiently attests. it would seem, the reality of the sage; and the *Sánkhya-sútra* and *Tattwa-samása* may be pseudonymous, without vacating the existence of Kapila, or his character of originator, or early promulgator, of hylotheistic doctrines.

In the Padma-purána, latter section, Gaurí-varnana subdivision of the Kumára-sambhava chapter, Kapila is said to have dwelt in the village of Kalápa. Further particulars regarding this personage can, doubtless, be obtained, if the Kapila-upapurána, which is named in the Kúrma-purána and elsewhere, be still extant. The Kapila-sanhitá may be the same. See the Sanskrit Catalogue of the library of the As. Soc of Bengal, p. 72. At p. 26 of this Catalogue occurs the name of Kapila-smriti, or legal institutes of Kapila. A work descriptive of certain places of pious resort, and another on naval astrology, attributed to Kapila, have been found in the Peninsula. Mackenzie Collection, Vol. I., pp. 65 and 262.

\* Colebrooke—Miscell. Essays, Vol. I., pp. 231, 232—unhesitatingly applies the title of Sánkhya-pravachana to these sútras; but adds—ibid., p. 232—that it "seems to be a borrowed one: at least, it is common to several compositions. It appertains to Patanjali's Yoga-s'ástra." Undoubtedly it is borrowed; and I am disposed to date its use in question only from Vijnána Bhikshu. Apart from the writings of this author and of his followers, I have nowhere met with the employment of Sánkhya-pravachana in place of Sánkhya-sútra, save in the postseript to Aniruddha's commentary, and in that to its abridgement by Vedántí Mahádeva. But the epigraphs to Indian manuscripts are known to be, so generally, the work of copyists, that the adverse evidence of these two seeming exceptions may, very allowably, be neglected.

With regard to the meaning of the term Sánkhya-pravachana, which forms part of the title of the present publication, M. Saint-Hilaire could not have done better than consult our commentator; whose explanation of it he seems, however, to be unacquainted with. At p. 5 of his Premier Mémoire sur le Sânkhya, he translates these words by "Préface ou Introduction au Sânkhya." Sooth to say, this would be a strange sort of name for a complete dogmatic enunciation, by any philosopher, of his own theory; especially if, as happens with the Sánkhya, the theory leaves almost no room for legitimate evolution.

read, amount to five hundred and twenty-six.\* Its fourth book is chiefly made up of proverbial sayings and brief hints of

Mistaken as Vijnana probably is, in arguing that the Tattwa-samdsa not only preceded the Sdnkhya-sútra, but formed its germ, there is no ground to mistrust his etymological analysis of the word pravachana as here used. At p. 7 of the present work, he explains it by prakarshena nirvachanam 'detailed exposition;' and, at p. 110, by prapancha 'explication.' Its import is, therefore, interpretation.

Vijnána, in the Pátanjala-bháshya-vártika, 1st adhyáya, ad fin., again defines the term sánkhya-pravachana—as the proper name, according to Vyása, of the Yoga Aphorisms—by words expressing 'detailed exposition:' साङ्ख्यप्रवचन इति । साङ्ख्यप्रवचन स्व । अव्वाह्यसम्बद्धिय प्रवचन सम्बद्धिप्रवचन । Nágojí Bhatta, in his Pátanjala-sútra-vritti-bháshya-chchháyá-vyákhyá, silently transcribes Vijnána's derivation: एतस्य साङ्ख्यप्रवचननं तु साङ्ख्यासस्थेव प्रवचन विकास

Had M. Saint-Hilaire not permitted his dependence on Colebrooke to supersede reference to Vijnana, he would have found that, on the statement of the latter, the Sánkhya-pravachana came after the Tattwa-samása; and that neither of them is described as standing to the other in a relation similar to that of preface. Further on I shall take up this point again.

\* That is to say, in the six books, 164, 47, 84, 32, 129, and 70, respectively. As for this enumeration, even if it had not the support, by express declaration, of annotators, yet the tenor of their scholia would, in general, authorize it with sufficient distinctness. But it is expressly supported, by notation, in all the copies of the pure text that I have consulted, and in most of the MSS. of Vijnána's commentary and of Nagojí Bhaṭṭa's abstract of it, that I have collated. Aniruddha, and his epitomist Mahádeva, of whose works such MSS as I have examined likewise have the aphorisms numbered, concur, essentially, in the forementioned distribution and aggregate. The only difference which they discover, consists in halving the 121st aphorism of book V.; thus bringing out the sum total, 527. See p. 207 of the present publication, and p. 33 of its appendix.

M. Saint-Hilaire, precipitately accepting, without diplomatic verification, the Serampore edition of Vijnána's commentary, and unvisited by any the least suspicion of its faultlessness, computes the Sánkhya aphorisms, in the six books, at 156, 46, 76, 30, 122, and 69; in all, 479. See Premier Mémoire sur le Sánkhya, p. 6. The consequence, to his essay, of this want of circumspection and research, is not very advantageous. Neither need one be sur-

legends, illustrative of Sánkhya topics; and its fifth is polemic, being devoted to a formal defence of the atheistic scheme. In

prised that, leaning on the old edition of Vijnána, he should write thus: "Isvara Krishna, imbu des opinions de son temps, aurait pu prêter à Kapila des pensées qui ne seraient pas les siennes." Ibid., p. 69. The result of the otiose confidence above animadverted on, may in part be gathered from the particulars about to be noted.

In the edition received by our essayist, I, 61 is lost in the commentary; and yet the 22d káriká is, in good part, composed of it. With the same memorial couplet, VI., 32, also, is connected: but this aphorism, with most of the explanation of it, is omitted altogether.

I., 87, which is degraded to commentary, fixes the number of the proofs admitted by the Sánkhya, as stated in the 4th káriká.

I., 118, which is in the same predicament with the aphorism last named. forms part of the 9th káriká.

I., 141, similarly circumstanced, may be found embodied in the 17th káriká.

I., 162, which is given as commentary, upholds the 62d karika.

M. Saint-Hilaire would have quoted II., 28, after the 28th karika, had it not been omitted—with nearly all its commentary.

He would, also, at p. 444, have cited III., 18 and 19, if they had not been printed as shreds of scholia.

The 50th káriká receives support from III., 43, which is, likewise, disguised by small type.

Commenting on the 54th káriká, M. Saint-Hilaire employs language which significantly implies the entire and unquestioning reliance on the old edition of Vijnána, which has above been alleged of him. His words are as follows:

"Lecture 3, soûtra 44 [48]: 'En haut, il y a prédominance de la bonté.'

"Kapila ne va pas plus loin; et après avoir indiqué, comme on l'a vu, l'existence des trois mondes en n' indiquant que le monde des dieux où règne la bonté, il ne dit point quelle qualité prédomine dans les mondes qui viennent après celui-là. Il est probable que la Kârikâ, en faisant prédominer l'obscurité dans le monde inférieur, et le mal dans le monde du milieu, se conforme à une tradition dès longtemps reçue; mais, dans les axiomes du maître, ce complément à peu près indispensable de sa pensée n' apparaît pas, et il n'en a rien exprimé, pas même par une de ces réticences qui lui sont si habituelles. Il faut ajouter que le commentateur des Soûtras, Vidjnâna Bhikshou, ne s'est pas arrêté d'avantage à la doctrine que nous retrouvons

addition to its special section of controversy, it, also, here and there, prefers in direct terms, or else darkly points to, exceptions

dans la Kârikâ, et qu'à la suite de Kapila il a omis de parler des deux autres mondes, placés au-dessous du monde supérieur. Il se borne à dire que par 'en haut' Kapila comprend le monde qui est au-dessus de la terre habitée par les mortels." Premier Mémoire, &c., pp. 213, 214.

The restoration of III., 49 and 50, which, with the explanation of them, do not appear in the Serampore impression of Vijnána, at once accounts for several items of the 54th káriká, and completely frustrates the criticism, just quoted, which our essayist ventures.

III., 53, which is reduced to commentary, is repeated, mostly, in the 55th kdrikd.

To illustrate the 68th kdriká, M. Saint-Hilaire cites, instead of III., 56, which is omitted, the explanatory expansion of it.

"Colebrooke a fait remarquer (Essays, tom. I., page 232) que les Soûtras attribués à Kapila mentionnaient le nom de Pantchasikha. Le fait est exact, et Colebrooke en tirait cette double conséquence: d'abord, que les Soûtras n'étaient pas de Kapila lui-même, car il n'aurait pas cité le nom de son disciple; et, en second lieu, qu' il y avait pour le Sânkhya des autorités antérieures aux Soûtras, puisqu'ils invoquaient eux-mêmes le témoignage d'un maître plus ancien qu' eux. J' admets les deux conséquences signalées par Colebrooke. Mais il aurait dû ajouter que la citation rapportée par lui se trouve dans l'avant-dernier soûtra de tout le système. (Lecture 6, soûtra 68). A' cette place, les interpolations ont été plus faciles certainement que dans le corps même de l'exposition, et il est fort possible qu'une main étrangère ait glissé celle-ci à la fin de l'ouvrage. Cette simple indication du nom de Pantchasikha ne nous apprend d'ailleurs absolument rien sur la vie de ce personnage; elle ne fait que consacrer le souvenir d'une de ses doctrines." Premier Mémoire, &c., pp. 253, 254.

Now, in the first place, the suggestion broached by M. Saint-Hilaire, that VI., 68, as being the penultimate aphorism of the Sánkhya-sútra, may, not improbably, be an interpolation, is weakened by the fact that it is followed by two aphorisms instead of one; and his objection now lies, by his line of argument, more directly against the text commemorating Sanandana,—VI., 69;—which, in his reading of Vijnána, is consigned to the notes. Again, both he and Colebrooke failed to observe V., 32, which, likewise, in Vijnána, as received by the former, is simply a scantling of commentary. The rest of M. Saint-Hilaire's reasoning, the bulk of which is, with such a lofty air

objected by a fictitious postulant, or protagonist; appending, in antidote, the appointed solution of the difficulty suggested. In this procedure it is nowise singular among compositions of its order. Neither is it the only sample, in Indian literature, of an aphoristic treatise that possesses but slight pretensions to method. It abounds, moreover, in repetition. As compared with the aphorisms of the other philosophical schools, to those of the Sánkhya may, however, with all their elliptical obscurity, be conceded no inconsiderable credit for the degree in which they define their own tenor. In this respect they present, indeed, an observable contrast to the sútras of the Vedánta, to go no further; and the rationale of this contrast appears to be of no arduous discovery. As the creed purporting to represent the Vedas constituted the established faith, a compendium of its dogmas could securely count on a dispensation from that punctual scrutiny which would inevitably attend the symbol of a schism.\* To the first would be wanting certain inducements

of patronage, avowedly adopted from Colebrooke, has been dealt with already. See above, pp. 10, 11.

Once more, our essayist would, in expounding the 57th káriká, have cited VI., 40, had it not, in the old edition of Vijnána, been accounted expositorial; a part of the introduction to it being, there, put in its place.

<sup>\*</sup> Nílakantha Chaturdhara, in his Shat-tuntrí-sára, enumerates, as ástika or orthodox systems of philosophy, the Mímánsá, Tarka, and Vedánta; and, as nástika or heterodox, the Chárváka, Saugata, and Árhata. The Tarka, of the first class, he subdivides into the Sánkhya, Pátanjala, Vais'eshika, and Nyáya; and the Saugata, of the second class, into the Sautrántika, Vaibháshika, Yogáchára, and Mádhyamika.

Proceeding to particulars, this writer gives some account of a singular theory, additional to those above named, by one Mis'ra. As never having been alluded to by any European writer, it may be thought not undeserving of a summary note.

The most remarkable characteristic of this theory consists in the exotic innovation of doing away with the ultimate resolution into the primal cause, of matter and all subaltern forms of intelligence. The diverse allotment, to different mortals, of mundane fruition, in the case of original appearances

to precision, which could scarcely fail to weigh gravely with the other; and, if acceptable in the gross, it might easily be entrusted to the casual care of expositors, for the redress of its laxities. As for the second, on the other hand, as anticipating every species of opposition, its compiler would industriously labour to diminish the chances of conflict, by, first of all, studying to avoid ambiguity; and, further, the proselyte to a new belief would naturally be solicitous for a precise enunciation of the tenets he had received in return for those he had discarded. Accordingly, though the aphorisms of the Vedánta may have been posterior to those of the Sánkhya, there seems good reason why the first should not have striven so strenuously as the other, against the hazard of misconstruction. That the latter is by no means so capable of various interpretation as the former, is incontestable. That it would prove to be so, might, perhaps, even be argued from the consideration that the Sánkhya has never, within historical knowledge, lapsed from unity; whereas

on the stage of life, is referred, by it, to the influence of the face of the horoscope at conception and birth. The preeminently devout are, at death, translated to a place of bliss, and are thenceforth exempt from earthly vicissitudes. Ignorant evil-doers are consigned, by divine messengers, to a region which is vaguely said to be inferior to paradise; and their resurrection in this world, or other subsequent change of state, appears to be unprovided for. Conscious transgressors are tormented in the flames of Tartarus, till the beginning of a new cycle; and are then reendued with their former bodies. With these persons, the deeds of the past life have, declaredly, a retributive efficacy. Such as presumptuously pretend to oneness with the Deity,—by whom the Vedántís are plainly signified,—suffer, in their subtile frames, the dolors of perdition, till the end of the current day of Brahmá; and are then ejected from their gross corporeal investments. This last expression is unintelligible; and the text is, here, very likely, adulterated.

Mis'ra, on the representation of his critic, lays claim to one or more Upanishads, a Purana, and the *Udas'arava-brahmana*, as lending colour to his sentiments. Two branches from his proper school are hinted at; their deviation from the heresiarch being intimated to hinge on the nature of the godhead. Nílakantha truculently retaliates the severity of Mis'ra to-

the Vedánta has notoriously ramified into several distinct and irreconcilable denominations.\*

As already remarked, besides the book of aphorisms just dis-

wards Vedántís, by denying to him and to his followers, every prospect of reaching the sphere of Brahmá. He refuses them fellowship with the Hindu communion; and reviles them, under the epithet of 'brutes of the Lord,' for impiously maintaining that celestial blessedness is attended with a sense of selfhood.

The bare title of Mis'ra is usually appropriated, I learn, to Váchaspati Mis'ra the jurist. Here, however, it may, possibly, designate the elder writer of the same name, the pneumatologist. As conducing to sustain this conjecture, I may mention a rumour, prevalent among the learned Hindus of Central India, that this writer, late in life, put forth a disquisition, believed to have perished, on incognisable matters generally; in which, no doubt scandalizing the conservatism of his age, he evinced a marked disposition to think, within limits, for himself. At all events, the origination, on Indian soil, of a system that strikes at the very root of pantheism, is a phenomenon well worthy of remark. It may, indeed, almost be taken to imply an acquaintance with some religion of the West; though, in teaching that creation, sentient and inert, proceeds from the Deity as a seed, it is evident that Mis'ra had not risen to the Christian and Muhammadan dogma of genesis without a material cause. His implied restriction to the human species, of a future life, is, also, a striking reduction of the range accorded, by most oriental nations, to the economy of metempsychosis.

Of Nilakantha's Shat-tantri-sara I have been able to procure only the fourth and last chapter, and but a single copy of this fragment. The treatise is in verse, with a prose paraphrase and a commentary; the whole by the same author. It is said to have been written within the last century and a half.

\* Notwithstanding their fundamental disparity, a general similitude pervades the Sánkhya and the Yoga. In some of the earliest authorities they are, also, repeatedly mentioned in combination. Their interdependence, likewise, is incontrovertible. That the Yoga implies the existence of the Sánkhya, does not require to be proved; and a reference to the Sánkhya-sútra equally discovers that it contemplates not a few of the fanatical notions and practices detailed in the aphorisms of the Yoga. It may, therefore, not unreasonably be concluded that the Sánkhya and the Yoga, whatever their era, or the age of their supposed earliest text-books, were of nearly contemporaneous origin.

missed, a scanty index\* to the topics of the Sánkhya, entitled Tattwa-samása, is referred to Kapila. The articles that make

The topics of the Sánkhya, as diversely exhibited in the several editions of the Tattwa-samása, will receive full attention presently. But another classification of these topics, which computes them at sixty, is propounded in the commentaries on the Tattwa-samása, and in the Rája-vártika as quoted in the Sáukhya-kaumudí and Sarvopakáriní. The passage from the Rája-vártika runs as follows:

प्रधानासिलमेक लगर्थन स्वस्थान्यता।
पारार्थे च तथानेकां वियोगे योग एव च।।
प्रेपटिकरकर्टनं नेस्थिकार्थाः स्नृता दशः।
विपर्थयः पश्चविधस्त्रेथोन्ना नव तुरुषः॥
कर्षानाससामर्थं सराविधतिधा सतम्।
दिति परिः पदार्थानासरासिः स्र विदिसिः॥

Fifty of these topies, the 'intellectual creation,' offer no difficulty, at least in the immediate subdivisions of this aggregate. These are: the five species of obstruction, the nine of acquiescence, the twenty-eight of disability in the organs, and the eight of perfection. The remaining ten are: (1) the existence, (2) the simplicity, (3) the objectiveness, and (4) the subservience, of nature; (5) the distinctness, (6) the multeity, and (7) the passiveness, of spirit; (8) the disjunction of nature from spirit, (9) the conjunction of nature with spirit; and (10) the continuance of the body after the acquisition of saving knowledge.

Prof. Wilson—Sánkhya-káriká, pp. 191-2—completes, in some sort, this set of ten 'radical facts;' but only by copying Váchaspati where he supplements the text, and by misunderstanding him both there and elsewhere. Váchaspati connects 'existence' with both 'spirit' and 'nature;' and yet in order to make but one category of the whole, namely, 'the existence of spirit and nature.' Prof. Wilson makes two: "existence of soul" and "existence of nature." Again, Váchaspati explains s'esha-vritti, by sthiti, which he refers to sthúla and súkshma. Prof. Wilson, dividing, as before, gives two categories, "duration of subtile" and "that of gross." Viyoga and yoga are left, by Váchaspati, unexplained, as being too obvious to demand elucidation. Prof. Wilson throws them out altogether.

<sup>\*</sup> The distribution of the Sánkhya system into twenty-five cardinal principles,—namely, eight producers, sixteen productions, and spirit,—is as old as the *Mahábhárata*. See foot-notes to pp. 2 and 6, supra. The crazy digest of these principles, laid down in the *Bhágavata-purána*, III., 26, 10 seqq., argues forcibly the recent origin of this crude farrago.

up this jejune catalogue, are misnamed sútras;\* and their number, as fixed by different commentators, ranges from twenty-two to twenty-five. On the strength of internal evidence, their posteriority to the larger aphoristic treatise is scarcely matter

The commentaries on the Tattwa-samása cite the ensuing couplet for an enumeration of the ten radical facts:

### चित्रिक्षमेक तमधार्थवन्तं पारार्थ्यमन्यतमकर्थता च। धोगो विधोगो वच्चः पुमांगः स्थितिः ग्ररीरस्य च ग्रेषष्टतिः॥

The term astitwa 'existence,' here used, is explained by the other commentators as it is by Vachaspati. Vis'esha-vrittih is, in some MSS., substituted for cha s'esha-vrittih. Its import is represented as above. See, regarding it, the sixty-seventh káriká of I's'wara Krishna.

In an anonymous marginal note to one of my MSS. of the Sánkhya-káriká, I have found the verses given above from the Rája-vártika, with the following stanza in place of their first couplet and a half:

# पुरुषः प्रक्षतिर्वृद्धिरस्कारी गुर्वास्त्रयः। तन्मापमिन्द्रियं भूतं मीलिकाधीः स्रोता दश्र ॥

Here the fundamental categories are: (1) spirit, (2) nature, (3) intelligence, (4) egotism, (5-7) the three qualities, (8) the subtile elements, (9) the organs, (10) the gross elements. See, also, the Sánkhya-káriká, p. 192.

\* The Sarvopakárini commentary counts but twenty-two; as follows:

षष्टि प्रकार । १ ॥ घोडका विकाराः ॥ १ ॥ पुरुषः ॥ १ ॥ चेगुण्यस्य । ॥ ॥ प्रतिस्थरः ॥ १ ॥ ष्रिक्षात्रम् ॥ १ ॥ प्रविद्यम् ॥ ८ ॥ प्रविद्यम् ॥ १ ॥ । १ ॥ प्रविद्या ॥ ११ ॥ प्रविद्या ॥ १८ ॥ प्रविद्या ॥ १८ ॥ चतुर्द्याविधा ॥ १८ ॥ चतिविधा बन्धः ॥ १० ॥ चनुष्यस्वर्यः ॥ १८ ॥ चिविधा प्रमान्यम् ॥ १० ॥ चिविधा मान्यः ॥ ११ ॥ चिविधा प्रमान्यम् ॥ १० ॥ चत्र्यम् ज्ञात्या क्षात्यास्य स्थान् न पुनिक्षाः विधेन दुःखेनाभिभूयते ।

The topic traigunya-sanchara is given as two, in all the other commentaries. It is only by this bisection that the Sánkhya-sútra-vivaraṇa differs from the Sarvopakáriní; and thus exhibits twenty-three so-called sútras.

The Sankhya-krama-dipiká recites, at its commencement, twenty-five topics; but by obvious error; as it reduces them to twenty-four, by foregoing all exposition of the words trividho dhátu-sargah, which occur after the topic given above as the nineteenth. The MS. from which Dr. Ballantyne printed the work in question, seems to be peculiar in reading trividho dhátu-san-

of uncertainty;\* and they add nothing to our knowledge of Kapila's system, except in having elicited annotations which lay

sargah. In the preface to the Sánkhya-tattwa-vilása, where the Tattwa-samása is quoted, as if from the Sánkhya-krama-dípiká, and briefly explained, the expression trividho dhátu-sargah is explained by the words vata-pitta-kapha-bhedát trividhah, as intending the assemblage of wind, choler, and phlegm. Colebrooke, by the way, translating from Jagannátha Tarkapanchánana, mistakes in construing the term dhátu-vaishamya by "pernicious power of mineral drugs." Digest of Hindu Law, &c., Vol. III., p. 304: 8vo. ed. Cf. Colebrooke's Two Treatises on the Hindu Law of Inheritance, p. 361, para. 2. The exact equivalent is, in our antique medical nomenclature, 'distemper of the humours.' The Hindu physiology reckons the humours at three only.

The Sánkhya-krama-dípiká gives, after no. 22 as above, the words trividham duhkham, as a topic.

The reading of the Tattwa-yáthárthya-dípana corresponds to that of the Sánkhya-krama-dípiká, barring its rejection of trividho, &c., and its considering the words etad yáthátathyam as a topic; thus actually giving twenty-five as the total.

. Kshemánanda, in his annotations on the Tattwa-samása, states that it contains twenty-five topics: but he enumerates only twenty-four; his text being, as far as the words etad yáthátathyam, identical with that of the Tattwa-yáthárthya-dépana.

The Tattwa-samása is generally found appended to Vedántí Mahádeva's Sánkhya-vritti-sára, and according to the reading of the Sarvopakáriná. Mahádeva, however, perhaps for the sake of shortness, omits the two sentences by which the topics are usually followed.

The eighth topic is read, in the Sánkhya-sútra-vivarana, adhidaivam cha; and adhidaivatam cha, in the Sánkhya-krama-dípiká, in the Tattwa-yáthár-thya-dípana, and in Kshemánanda on the Tattwa-samása. The Sarvopaká-risí, in its seventeenth topic, is unique in preferring das'a to das'adhá.

. Of the Sánkhya-krama-dípiká I have collated five MSS.

\* The anonymous author of the Sarvopakárisí relates, as an ancient tradition, that Kapila the incarnation of Vishnu composed the Tattwa-samása, and that, in aftertimes, another Kapila, a manifestation of the divinity of fire, put forth the larger Sánkhya Aphorisms, of which the 'Compendium of Principles' is the rudiment. The same tradition makes the doctrines of other, unnamed, philosophical schools, besides the Sánkhya, no less than the 'Collection of Six Books,' to have sprung from the Tattwa-

under contribution sources presumed to be, in their integrity, no longer forthcoming.

samása. These observations will be found, in the Sanskrit, in a foot-note to p. 18, supra.

Vijnána Bhikshu says: 'If it be alleged that the Tattwa-samása aphorisms are simply recited in the Collection of Six Books, the answer is, that it is not so. There is no mere repetition among them; inasmuch as they are, respectively, concise and expanded. Hence, the appellation of Sánkhya-pravachana is appropriate for the Collection of Six Books, in like manner as it is for the Institute of the Yoga. The former embraces precisely a detailed exposition of the Tattwa-samása, the shorter Sánkhya Institute. There is this difference, however, that the Collection of Six Books only expands the subject-matter of the Tattwa-samása; whereas the Institute of the Yoga avoids their seeming deficiency, by expressly propounding God, whom both the other works, by concession for sake of argument, deny.' For the original of this extract, see page 7 of the present work.

Our commentator, at p. 110, grows more confident; passing from the language of assumption, as it were, to that of positive assertion: 'This Institute, equally with that of the Yoga, as being a development of the substance of the shorter Sankhya Aphorisms, is designated Sankhya-pravachana, or, Explication of the Sankhya.'

Colebrooke, having in view a portion, if not all, of these remarks, writes as follows: "It appears, from the preface of the Kapila-bháshya, that a more compendious tract, in the same form of sútras or aphorisms, bears the title of Tattwa-samása, and is ascribed to the same author, Kapila. The scholiast intimates that both are of equal authority, and in no respect discordant: one being a summary of the greater work, or else this an amplification of the conciser one. The latter was probably the case; for there is much repetition in the Sánkhya-pravachana.

"If the authority of the scholiast of Kapila may be trusted, the *Tattwa-samása* is the proper text of the *Sánkhya*; and its doctrine is more fully, but separately, set forth by the two ampler treatises entitled *Sánkhya-pra-vachana*, which contain a fuller exposition of what had been there succinctly delivered." Miscell. Essays, Vol. I., pp. 231, 232.

Dr. Röer,—Journal of the As. Soc. of Bengal for 1851, p. 402, note,—after citing the latter of the paragraphs given above, unaccountably adds: "but this is a misapprehension: the scholiast does only say: 'they are of equal authority, one being a summary of the greater work, or else this an

The commentaries on the Sánkhya-sútra are as follows:

- I. The Aniruddha vritti, by Aniruddha.\* Of this author's history I know nothing.
  - II. The Sánkhya-vritti-sára, by Mahádeva Saraswatí,† more

amplification of the conciser one." On the contrary, as will have been seen, the scholiast allows no such alternative, and is responsible for only the second member of it. Colebrooke would seem to have misunderstood the word ubhayok; and he has, besides, made out Vijnána to be self-contradictory. At the same time, the clause to which Dr. Röer excepts, is almost a literal translation of Vijnána's own words.

M. Saint-Hilaire says, speaking of the Sánkhya Aphorisms: "Ce traité, quoique assez court, a été abrégé, dit-on, par Kapila, sous le titre de Tattva-Samâsa, c'est-à-dire, réduction substantielle du Sânkhya. Nous ne connaissons ce dernier ouvrage que par les citations qu'en ont faites les commentateurs, et qu'a répétées Colebrooke d'après eux (Essays, tome I., p. 231)." Premier Mémoire sur le Sânkhya, p. 5.

Here, again, Colebrooke is implicitly followed as translator of Vijnána; at what cost, will already have appeared. Moreover, the phrase "reduction substantielle" scarcely answers to Tattwa-samása; and Colebrooke would be explored in vain for a single quotation from the smaller treatise.

Vijnána plainly rests the validity of adjudging the title of Sánkhya-pravachana to the Sánkhya-sútra, on the ground that these aphorisms are an expansion of the Tattwa-samása; the Tattwa-samása being, again, the embryo of another collection of aphorisms called Sánkhya-pravachana,—those of the Yoga. But this derivation of the Yoga-sútra falls, in the first place, to be established; and, even if established, Vijnána would still require a fact or two more to help him fairly to his conclusion. It may be suspected that his sole foundation of fact, in the passage given at the outset of this note, is the common application of the term Sánkhya to the system called from Kapila and to that of the Yoga.

- \* For evidence that Aniruddha was antecedent to Vijnána Bhikshu, see the Appendix to this volume, pp. 3, 4, 8, 10, 11, 12.
- † Mahádeva is likewise author of a Vedánta treatise, the Tattwofnusandhána. See my Catalogue of Sanskrit Books, &c., Vol. I., p. 97. He has also written a commentary on the Amara-kos'a, entitled Budha-mano-hara. Of this work I have one copy of the first two books, and another of the second only. The latest authority, of ascertained date, quoted in this fragment, is Ráya Mukuta, who was employed on his commentary in the

commonly called Vedántí Mahádeva; pupil of Swayamprakás'a Tírtha. This work embraces, besides an abridgement of the last, many original reflections by the epitomist.

- III. The Sánkhya-pravachana-bháshya, or Sánkhya-bhá-shya;\* by Vijnána Bhikshu: the work now published.
- IV. The Laghu-sánkhya-sútra-vritti, or Laghu-sánkhya-vritti; by Nágojí Bhatta, or Náges'a Bhatta Upádhyáya,† a Marahattá, son of S'iva or Sadá-s'iva Bhatta and Satí, and pupil of Hari Díkshita. This is an abstract of the last.
- V. The Sánkhya-taranga, by Vis'wes'waradatta Mis'ra, whose ascetic style was Deva Tírtha Swámí, but who was more generally known as Káshtha-jihwa.‡ This is a work of but little value.

year 1431 of our era. See Colebrooke's Miscell. Essays, Vol. II., pp. 18, 55; or the *Pads-chandriká*, book I., chap. 1 sect. 4, on the 21st couplet.

In the preface to the Budha-manohara, Mahádeva says that the surname of Vedántí was given to him by his preceptor. This person, who is variously named Swayamprakás'a Tírtha, Swayamprakás'a Saraswatí, Swayamprakás'a Saraswatí, Swayamprakás'a Yati and Swayamprakás'a Yogʻindra, studied with Adwaitánanda Saraswatí, and is a well-known writer on the Vedánta philosophy. See my Catalogue, &c., Vol. I., pp. 75, 76, 97, 111, 112, &c.

- \* The Girvane-pada-manjari, by Varada Rája Bhatta, takes notice of a gloss on a Sánkhya-bháshya. In the opening couplets to many copies of the Laghu-kaumudi, Varada Rája is called pupil of Bhattojí Díkshita; and, as such, preceded Náges'a Bhatta by two generations. See Colebrooke's Miscell. Essays, Vol. II., pp. 12, 13. If, then, it be not Mahádeva's apitome which Varada Rája intends, he probably refers to some work now lost.
- † Náges'a's numerous works need not here be particularized. An anecdote which I have heard from several pandits, synchronizes Náges'a with Jaya Sinha, Rájá of Jaypur; who, as is known from the Jayasinha-kalpadruma,—by Ratnákara Bhaṭṭa, son of Deva Bhaṭṭa,—was reigning as late as the Samvat year 1770, or A. D. 1713.
- † This singular epithet was gained by this enthusiast, in consequence of his wearing a cleft stick on his tongue, during the latter years of his life, as a check on his habit of loquacity. Vis'wes'waradatta died at Benares only three years ago. His preceptor was one Vidyáranya Tírtha, a Sáraswata Bráhman. The Sánkhya-taranga belongs to a series of tracts called, col.

VI. The Rája-vártika, said to have been composed by, or for, Ranaranga Malla, sovereign of Dhárá.\*

Such commentaries on the *Tattwa-samása* as have been procured, will now be named.

- I. The Sarvopakáriní, by a nameless writer.
- II. The Sánkhya-sútra-vivarana, also by an anonymous author.
- III. The Sánkhya-krama-dípiká, Sánkhyálankára, or Sán-khya-sútra-prakshepiká;† likewise of unknown paternity.

lectively, S'rf-kás'í-rája-ságara. I have seen at least twelve or fifteen works by its author, who composed largely in Hindí and Marahattí, no less than in Sanskrit.

\* For this appropriation I am indebted to the learned Pandit Kás'ínátha S'ástrí Ashtaputra, of the Benares College. The Pandit is by far too well acquainted with Bhoja Rájá's commentary on the Yoga-sútra, to have mistaken it for the Rája-vártika. The latter treatise, he assures me, was in his possession several years, during which he constantly lectured on it to his pupils.

The only surviving extract from this work, generally known, is found in the couplets quoted, by Váchaspati Mis'ra, near the end of the Sánkhya-kaumudí; and in the Sarvopakáriní. They have been cited in the note at p. 27, supra.

† This work was published and translated by Dr. J. R. Ballantyne, in 1850; pp. 65, 8vo. Its titles were, at that time, unascertained.

Dr. Röer—Journal of the Asiatic Society of Bengal for 1851, p. 405—states that the author of the Sánkhya-tattwa-vilása imputes this work to A'suri; but he contests the credibility of this attribution, on the showing of the commentary itself. It does not positively appear, however, that the author of the Sánkhya-tattwa-vilása is speaking of the Sánkhya-krama-dípiká.

For Panchas'ikha as scholiast of the Tattwa-samása, see p. 12, supra, foot-note.

To revert once more to A'suri: since the first sheet of this preface was printed, a commentary on the Shad-dars'una-samuchchaya has been procured, in which occurs the only passage attributed to this sage, that has yet offered itself to view. It is as follows:

- IV. The Tattwa-yáthárthya-dípana, by Bhává Gaṇes'a Dík-shita,\* son of Bhává Vis'wanátha Díkshita, and pupil of Vijnána Bhikshu.
- V. An unnamed volume of annotations, by Kshemananda,† son of Raghunandana Dikshita.

The Sánkhya-káriká, by Is'wara Krishna,† ranks, in Hindu estimation, and deservedly, foremost among the Sánkhya com-

### विविक्तं हक्परिकते। बुद्दी भीगोऽख कथाते। प्रतिविन्नोदयः खच्चे यथा चन्द्रमसे।ऽससि ।

The Shad-dars'ana-samuchehaya, I now find, has, for its author, Hari-bhadra Súri. The commentary on it, to which reference is here made, the Shad-dars'ana-vritti, is by Cháritra Sinha Gaṇi, disciple of Mati-bhadra Gaṇi, disciple of Bháva-dharma Gaṇi, a seholastic successor of Jina-bhadra Súri, disciple of Jina-rája Súri.

Hari-bhadra Súri gives an account of the origin of the word Súnkhya, which, as being altogether novel, deserves to be produced. While acknowledging the connection of Kapila with the Sánkhya, he alleges that the followers of this doctrine receive their appellation from the first doctor of their school, Sankha or S'ankha. His words are: पाङ्खानित कापिस-इंग्लिन । चाहिप्रपतिकारं सञ्जा। And, elsewhere: साङ्खा रित प्र-विकास सञ्जा। सङ्खाः। साङ्खाः। साङ्खाः। सङ्खाः। साङ्खाः। साङ्खाः। साङ्खाः।

- \* He has also commented on the Yoga-sútra, in the Yoganus'asana-sútra-vritti. Another of his works is the Prabodha-chandrodaya-chich-chandrika, or scholia on the Prabodha-chandrodaya drama.
- † Author, also, of the Nava-yoga-kallola, or Nyáya-ratnákara; a concise treatise explanatory of the Yoga Aphorisms. He describes himself as belonging to a Kányakubja family of Ishṭikápura,—our barbarized Etawah, I am told. The only copy I have inspected of Kshemánanda's notes on the Tattwa-samása, is imperfect in its latter half.
- ‡ The history of I's'wara Krishna is utterly unknown. Swapnes'wara, in the Kaumudi-prabhá, makes him one with Kálidása: देश्या स्वाधिक व्यापिक व्यापि

positions referred to mortal authorship.\* Annexed are the names of such of its commentaries as have come to light.

I. The Sánkhya-káriká-bháshya, by Gaudapáda, preceptor of Govinda, of whom S'ankara Áchárya was disciple.

The name Kálidása, it is worth remarking, is no longer in use; though Kálidása is of constant recurrence. That Káli, one of the names of Dúrgá, is, as an exception to the ordinary rules of combination, an element of the former, is the opinion of Prof. Wilson, in his Dictionary. The word may also be justified by Pánini, VI., 3, 63. Yet, if I may rest on the honesty and the memory of a pandit whom I have seldom found tripping, it is said, in the Páránanda-mata-chandriká, that the compound Kálidása, at least in the use of Páránanda schismatics, is derived from Kálin,—nom. Káli,—an epithet of their divinity, whose sword was called Kála.

\* "The text of the Sankhya philosophy, from which the sect of Buddha seems to have borrowed its doctrines, is not the work of Kapila himself, though vulgarly ascribed to him; but it purports to be composed by I's'wara Kṛishṇa." Colebrooke's Miscell. Essays, Vol. I., p. 103.

This hasty criticism, which has no support from I's'wara Kṛishṇa's own pretensions, must have escaped the notice of Colebrooke, at the time of recommitting his Essays to the press.

Kavirája Yati, in the Sánkhya-tattwa-pradípa, qualifies, to be sure, I's wara Krishna, as edukhya-múla-kára. This is, however, palpably, only an hyperbolical compliment.

The couplet with which Gaudapada's commentary terminates, by no means implies that the Memorial Verses are the work of Kapila. See Prof. Wilson's Sanbhya-karika, p. 187.

The original Sanskrit of the Sánkhya-káriká, unaccompanied by any commentary, has been published by Lassen: also, in Roman characters, by M. G. Pauthier. These verses have been translated into Latin, by Lassen; into German, by M. C. J. H. Windischmann; into English, by Colebrooke; and into French, by MM. G. Pauthier and Barthélemy Saint-Hilaire.

† Colebrooke's Miscell. Essays, Vol. I. p. 233. S'ankara lived at "the close of the eighth, or beginning of the ninth, century." Id., ibid., Vol. I., p. 332. M. F. H. Windischmann thinks that he died not long before the year 750. Sameara, sive de Theologumenis Vedanticorum, p. 42.

For works by Gaudapáda, connected with the Upanishads, see Colebrooke's Miscell. Essays, Vol. I., pp. 95, 96. Add his commentary on the *Uttara-gitá*: for which see my Catalogue, &c., Vol. I., p. 118.

II. The Sánkhya-tattwa-kaumudí, or Sánkhya-kaumudí; by Váchaspati Mis/ra,\* pupil of Mártanda-tilaka Swámí.

Gaudapáda's Bháshya on the Sánkhya-káriká, including the Memorial Verses, was published, by Professor Wilson, at Oxford, in 1837. Prefixed to the originals is the Professor's translation of the commentary, accompanying Colebrooke's version of the text.

\* There seem to have been two learned Hindus of the name of Váchaspati Mis'ra. Of the lawyer so called, Colebrooke says: "No more than ten or twelve generations have passed since he flourished at Semaul in Tirhút." Digest of Hindu Law, &c., Preface, p. xix.: 8vo. ed. of 1801. The same writer, after speaking of Váchaspati Mis'ra, the author of the Bhámatínibandha, goes on to remark: "This is the same Váchaspati whose commentaries on the Sánkhya-káriká of I's'wara Chandra [Krishna], and on the text and gloss of Patanjali's Yoga and Gotama's Nyaya, were noticed in former essays. He is the author of other treatises on dialectics (Nyáya), and of one entitled Tattwa-bindu, on the Púrva-mímánsá as it is expounded by Bhatta. All his works, in every department, are held in high and deserved estimation." Miscell. Essays, Vol. I., pp. 332-3. It hence appears as if Colebrooke recognised this Váchaspati as distinct from some other, -from the jurist, in all probability. This distinction seems, in truth, to be indisputable; and yet I am unable to pronounce on the precise date that should be assigned to Váchaspati the lawyer; and materials fail me to verify the decision as to his age, cited above from Colebrooke. In the Dwaita-nirnaya, he mentions that he wrote that work at the instance of Jayá, consort of Bhairava Rájá, and mother of Purushottama; but he enters into no further particulars. In another of his tracts, however, the Vivada-chintamani, he alleges that, with a view to composing it, he had consulted, with other works, the Ratnákara. Now, the Ratnákara is known to have been prepared under the superintendence of Chandes'wara, minister of Harasinha Deva, son of Bhaves'a, princes of Mithilá; and it specifies, as the time of its publication, the S'aka year 1236, or A. D. 1314. Beyond this point, Váchaspati the lawyer cannot, then, be carried into antiquity.

The elder Váchaspati Mis'ra is several times quoted in the Sarva-dars'anasungraha of Mádhava A'chárya; and his gloss on Vyása's Yoga-bháshya, as likewise his Tattwa-kaumudí, is there mentioned in conjunction with his name. According to Colebrooke,—Miscell. Essays, Vol. I., p. 301,—

This treatise has, in turn, furnished occasion for several expositions. Such are:

"Madhava flourished towards the middle of the fourteenth century." The "no more than ten or twelve generations which Colebrooke reckons back from 1796 to Vachaspati the jurist, would be exhausted, even if Indian life averaged so many as three descents and a half to a century, long before we reached the time of Madhava A'charya. Moreover, I have seen a copy of part of the Bhamati-nibandha, which was transcribed in the Samvat year 1428, or A. D. 1372,—a date irreconcilable with Colebrooke's computation.

Váchaspati, in the brief enumeration, at the close of the Bhámatí-niban-dha, of his own compositions, eight in number, does not name, among them, a single one on jurisprudence. This list, as expanded in the Vedánta-kalpataru, embraces the following works: one on the Nyáya, the Nyáya-vártikatátparya-tíká; one on the Sánkhya, the Tattwa-kaumudí; one on the Yoga, the Tattwa-s'aradí; one on the Mímánsá, the Nyáya-kawiká, a gloss on the Vidhi-viveka; one on Bhatta's exposition of the Mímánsá, the Tattwa-bindu; two on the Vedánta, the Tattwa-samíkshá, which is commentary on the Brahma-siddhi, and the Bhámatí.

Váchaspati does not profess to confine himself, in this catalogue, to his writings of a certain class. Neither have we any hint that he was an author by proxy. These works must, of themselves, have cost good part of a life of study; and it is scarcely probable that, had the philosopher also become famous as a legal authority, his twofold character would not be celebrated, to this day, among the learned of India.

Several of these works are no longer known to exist. There is some uncertainty whether Tattwa-s'áradí be another name for the Pátanjala-sútra-bháshya-vydkhyá; but it seems, from the Vedánta-kalpataru, to be so. Colebrooke is, perhaps, incautious in saying that Váchaspati "is the author of other treatises on dialectics," besides the Nyáya-vártika-tátparya-fíká.

Váchaspati, in the *Bhámatí-nibandha*, speaks of himself as living in the reign of one Nṛiga Rájá. Common fame makes him to have been a native of Tirhút; and his family name, Mis'ra, marks him as a native of Gangetic Hindusthán.

Colebrooke—Miscell. Essays, Vol. I., p. 233—seems to be of opinion that the title *Tattwa-kaumudi* is applied to Váchaspati's Sánkhya work only by comparatively recent abbreviation. But the concluding distich of the book

- a. The Tattwa-kaumudí-vyákhyá, by Bháratí Yati, pupil of Bodháranya Yati.
- b. The Tattwárnava, or Tattwámrita-prakás'iní; by Rá-ghavánanda Saraswatí,\* disciple of Adwayánanda or Adhwaryu Bhagavat-páda, disciple of Vis'wes'wara.
- c. The Kaumudí-prabhá, by Swapnes'wara, son of Vá-hinís'a. †
- d. The Tattwa-chandra, by Náráyana Tírtha Yati,† pupil of Vásudeva Tírtha, and disciple of Ráma-govinda Tírtha.
- e. The Sánkhya-tattwa-vilása, Sánkhya-vritti-prakás'a, or Sánkhyártha-sankhyáyika; by Raghunátha Tarkavágís'a Bhattáchárya, son of S'iva-ráma Chakravartí, son of Chandravandya,

itself, if not spurious, contains the shorter form. It also occurs in the list of Váchaspati's works, as lately detailed; and in Mádhava Achárya's Sarva-dars'ana-sangraha.

The Sánkhya-kaumudí was published in Calcutta, in the Samvat year 1905, or A. D. 1848: pp. 49, small 8vo.

\* To a writer or writers of this or similar name, Hindu literature is beholden for a number of volumes on the Vedánta and Mimánsá. See my Catalogue, &c., Vol. I., pp. 70, 92, 139, and Appendix.

Rághavánanda quotes Aniruddha, and was, consequently, posterior to him.

- † Váhinís'a had a brother surnamed Vidyánivása; and this is the title of the father of Rudra Bhattáchárya, the logician. A person called Swapnes'-wara has contributed a series of annotations on the Aphorisms of S'ándilya, entitled S'ándilya-s'ata-sútrí-bháshya.
- \* Of this work I have seen only a fragment of the beginning, going over Váchaspati's notes on the first eight kárikás.

For several other works by Náráyana Tírtha Yati, see my Catalogue, &c., Vol. I., pp. 88, 107, and Appendix. Colebrooke says, "He was author likewise of a gloss on the Yoga-s'dstra, as appears from his own references to it." Miscell. Essays, Vol. I., p. 233. This statement has been substantially varified. There occurs, in his 8ánkhya-chandriká, a passage in which he speaks of his commentary on the Yoga-sútra.

At p. 67 of this volume there are three couplets, introduced as if original. Two of them are cited by Narayana Tirtha Yati, who, therefore, perhaps came after Vijnana Bhikahu.

son of Kás'ínátha, son of Balabhadra, son of Sarvávanda Mis'ra. This is little more than a jejune epitome of the Sánkhya-kau-mudí, with a preface briefly explaining the Tattwa-samása, which it repeats.

- f. The Sánkhya-tattwa-vibhákara.\*
- III. The Sánkhya-chandriká, by Náráyana Tírtha Yati, author of the Tattwa-chandra, which has been spoken of above.
- IV. The Sánkhya-kaumudí,† by Ráma-kṛishṇa Bhaṭṭáchárya, who is said to borrow freely from the author of the work last named.

The Sánkhya-sára-viveka, or Sánkhya-sára, the Vijnána Bhikshu, consists of an expansion of the Sánkhya-káriká, and an abridgement of the writer's own Sánkhya-pravachana-bháshya.

Colebrooke calls Ráma-krishna "a learned, and not ancient, writer of Bengal." He may be identifiable with Ráma-krishna Bhattáchárya Chakravartí, pupil of Raghunátha Bhattáchárya S'iromani. See my Catalogue, &c., Vol. I., p. 51.

‡ In prose and verse; three chapters of the former, and six of the latter. The metrical portion consists of kárikás; and contains about 270 couplets, principally in the amushtubh measure. Colebrooke calls this work a "treatise on the attainment of beatitude in this life." Miscell. Essays, Vol. I., p. 231. Its scope is, however, rather wider; comprehending salvation in general, as the meed of Sánkhya perfection.

The Rev. William Ward adventured an English translation of this treatise, in his work on the Hindus; Vol. II., pp. 121—172: 8vo. ed. of 1822.

Immediately succeeding the invocation of the 8dnkhya-sdra-viveka, is the following passage:

साङ्ख्यकारिकया क्षेत्रादात्मतः विवेधितम्। साङ्ख्यसारविवेदेशी विकानेण प्रवन्धते॥

<sup>\*</sup> This work I know only from the 1st Vol., by Dr. Weber, of Die Handschriften-Verzeichnisse der Königlichen Bibliothek: Berlin: 1853, p. 638. Dr. Weber is in doubt whether its author's name be, or be not, Vans'idhara.

<sup>†</sup> Colebrooke's Miscell. Essays, Vol. I., p. 234. This work I have not seen. Lassen—Gymnosophista; Pref., p. ix.—makes it possible that it bears the second title of Sánkhya-sára. Prof. Wilson leaves this point undiscussed. Sánkhya-káriká, Preface, p. vii.

The Sánkhya-tattwa-pradípa, by Kavirája Yati or Bhikshu,\* pupil of Vaikuntha, is a brief exposition of the Sánkhya system.

The Sánkhyártha-tattwa-pradípiká, by Bhatta Kes'ava, son of Sadánanda, son of Bhatta Kes'ava, is a treatise resembling the last.+

## प्रायः सङ्गासिता साङ्ख्यप्रक्रिया कारिकामचे । सारतारन वर्षाते सेमात तदनक्षांम्सानतः ॥

Mr. Ward's version of these couplets runs thus: "The nature of spirit was examined by me briefly in the Sánkhya-káriká; according to my ability I now publish the Sánkhya-sára-viveka, in which I have collected the essence of the Sánkhya doctrines, which may all be found in the kárikás."

The obvious rendering is, however, very different: 'The Sánkhya-káriká has discussed the nature of spirit but meagrely: Vijnána, in the Sánkhya-sára-viveka, therefore dilates on it. On the other hand, the processes of the Sánkhya have, in the káriká collection, been, for the most part, enunciated: accordingly, they are here set forth sparingly—so far only as they are there left unnoticed.'

Mr. Ward's text was, clearly, the same as my own, with the exception of a first case, in the second verse, instead of a seventh.

- \* Author of the Tattwa-dipa also. See my Catalogue, &c., Vol. I., p. 109.
- † Colebrooke speaks of a Sánkhya work entitled Sangraha. I do not recall having met, in the course of my researches, with any reference to it. See Miscell. Essays, Vol. I., p. 234.

Ráya Mukuta, annotating the word upalabdhi, in his gloss on the Amara-kos'a, apparently quotes from a work called Sánkhya-dars'ana.

The Sánkhya-muktávali, by Vodhu, is, further, a Sánkhya work possibly now, or once, in existence; if the bare word of a man who has declared to me that he once possessed and studied a copy of it, is to be received. But I strongly suspect that he fabricated the title of the treatise, for the occasion.

The Rev. Mr. Ward has published a list of Sánkhya compositions, in his work on the Hindus; Vol. II., p. 121: 8vo. ed. of 1822. This list is, however, one mass of errors, and errors almost too gross to deserve advertence. It assigns the Kapila-bháshya to Vis'wes'wari, perhaps instead of Vijnánes'wara, as one sometimes hears Vijnána Bhikshu incorrectly called; while it speaks of the Sánkhya-pravachana-bháshya as a distinct composition, and neglects to name its author. Váchaspati Mís'ra's Sánkhya-kaumudí is, in like manner, duplicated. This for a sample.

Of the history of our commentator, Vijnána Bhikshu, or Vijnána Yati, little has been discovered. We are even unacquainted with the civil appellation that he bore previously to commencing cenobite; and the period at which he flourished, if not wholly referrible to conjecture, can be determined only by approximation. He must have preceded Náges'a Bhatta, the epitomist of one of his works, who may have been living in the year 1713.\* Three of his disciples† are known by name: Bhává Ganes'a Díkshita, † Prasáda Mádhava Yogí, § and Divya

The ignorance of our pandits very ordinarily confounds Vijnána Bhikshu with Vijnánes'wara, or Vijnána Yogí, author of the *Mitákshará*, the celebrated commentary on the *Yájnavalkya-smriti*. But there is no evidence whatever that they are identical. Vijnánes'wara, who bore the title of Bhaṭṭáraka, was son of Padmanábha Bhaṭṭa, of the stock of Bharadwája. His preceptor was Vis'warúpa A'chárya, likewise a scholiast of Yájnaval-kya. I shall not undertake to establish that this Vis'warúpa A'chárya was the same person as Sures'wara A'chárya, secularly known as Maṇḍana Mis'ra, a disciple of S'ankara A'chárya. See my Catalogue, &c., Vol. I., pp. 89, 91, 131.

- \* See a foot-note to p. 32, supra. In the prefatory verses of Vijnána's Pátanjala-bháshya-vártika, according to one of the many MSS. of it which I have examined, allusion is made to one Bhavadeva, as an authority on the Yoga. Bhavadeva Mis'ra of Patna, author of the Pátanjallyábhinava-bháshya, a commentary on the Yoga-sútra, seems to be intended. But of his age I know nothing.
- † M. Saint-Hilaire says: "Un maître n'a généralement qu'un disciple; un gorou n' a qu'un brahmatchâri." Premier Mémoire sur le Sânkhya, p. 7. Again: "La science, ainsi que j'ai eu occasion de le dire au début de ce mémoire, se transmet, dans l'Inde, habituellement d'un seul maître à un seul disciple." Ibid., p. 254. This is news in India. Such unnatural cases no longer exist, if, indeed, they ever existed.
- ‡ I have seen a MS., without date, of the Tantra-chúddmaṇi or Dharma-mimānsd-sangraha, an elementary Mimānsá disquisition, by Kṛishṇa Deva, son of Rāma A'chārya, which professes to be in the hand-writing of this person. I hardly incline to consider the age of this MS. to be a couple of centuries, at the most.

<sup>§</sup> Author of the S'drira-káriká-bháshya or Kárikártha-vinis'chaya, a dis-

Sinha Mis'ra.\* Vijnána is the author of at least five several works, all of which are concerned with philosophy. Their titles, in the order, mainly, in which they were composed,† are as follows: the Vijnánámrita or Brahma-sútra-riju-vyákhyá,‡ the Sánkhya-pravachana-bháshya or Sánkhya-bháshya,§ the Pátanjala-bháshya-vártika or Yoga-vártika,|| the Sánkhya-sára-viveka or Sánkhya-sára, and the Yoga-sára-sangraha or Inána-pradípa.¶

I have not proposed, in this preface, to treat of the Sánkhya system otherwise than with reference to the subordinate subjects of biography and bibliography. A number of obvious occasions have, however, emerged for deviating from these rigid bounds. Yet, for thus trespassing beyond my limits, no apology may, perhaps, be expected; and none, certainly, will be requisite for a few sentences in defence of my proper charge, Vijnána Bhikshu.

sertation on the following enigmatical couplet, which its expounder claims to derive from the Mahabhárata:

## एकया दे विनिश्चित्य नींस्तुर्भिर्वश्चीकृद । पश्च जिला विद्ला षट् सप्त दिला सुखी भन ॥

This dissertation is in four sections, one being allotted to each measure of the distich.

- \* Divya Sinha Mis'ra has written a commentary, by name S'áríra-káriká-bháshya-vártika, on the work mentioned in the last note. He styles himself fellow-student of Prasáda Mádhava Yogí, under Vijnána Bhikshu; and he enlogizes Prasáda Mádhava as the most eminent of their master's disciples.
- † Each of these works, from the last upwards, cites all that, as here disposed, precede it. But the Sánkhya-bháshya and the Yoga-vártika quote each other. Their author appears, accordingly, to have been engaged with both at the same time; unless he, or some one else, interpolated one or the other.
- ‡ A commentary on Bádaráyaṇa's Aphorisms of the Vedánta; containing 7000 s'lokas.
  - 6 Embracing s'1. 3400.
  - A commentary on the Pátanjala-bháshya of Vyása: s'l. 6300.
  - ¶ A succinct exposition of the Yoga philosophy: s'l. 830 circiter.

In India, at least, Vijnána Bhikshu's ability as an expositor of the Sánkhya philosophy stands unimpeached. It has, however, at last been disallowed by so considerable a scholar as M. Saint-Hilaire. But it will be easy to evince, after the ensuing extract, whether our scholiast's judgement, particularly as regards the specific point on which the European philosopher arraigns it, be as immature as has been represented.

M. Saint-Hilaire translates and descants on the twenty-fifth of Is'wara Krishna's memorial stanzas, as follows:

### " VINGT-CINQUIE'ME SLOKA DE LA KARIKA.

"'L'ensemble des onze principes doués de bonté émane du moi quand il est modifié également par la bonté. Du moi considéré comme élément primitif viennent les éléments grossiers; il est alors obscur; et cette double émanation n'a lieu que par l'influence de l'activité.'

"Lorsque dans le moi la bonté l'emporte sur l'obscurité et sur la méchanceté ou passion, le moi est essentiellement pur; et, dans le langage des anciens maîtres, le moi, à cet état, est appelé modifié. Sa véritable nature, c'est d'être affecté par la bonté; et quand il est ainsi affecté, la modification qu'il reçoit est celle qu'il doit véritablement recevoir; ce n'est pas en quelque sorte une modification pour lui, puisque son essence c'est d'être bon. C'est du moi dans cette disposition que sortent les onze principes, doués alors comme lui de bonté. On se rappelle que les onze principes sont lés cinq organes de perception, les cinq organes d'action, et le manas, ou le cœur, placé au onzième rang. Quand au contraire le moi est affecté d'obscurité, on ne l'appelle plus Veikrita, le modifié; mais on l'appelle Bhoûtâdi, l'élément primitif, l'obscur; et c'est de lui que sortent les cinq éléments grossiers, les Bhoutâni. Mais pour produire l'une ou l'autre de ces créations, soit les onze organes doués de bonté, soit les cinq éléments grossiers, le moi a besoin de l'intervention de l'activité.\* Par lui-même le moi

<sup>\*</sup> The three guass are, it may be, still an unread riddle; and I decline the attempt of improving on the interpretations of them that have been ventured by my predecessors.

Prof. Wilson formerly wrote of them as follows: "The Hindu system arranges all the attributes of spirit in action, under three heads or qualities; the sattwa, rajas, and tamas. The first comprises the presence of all good, and absence of all evil; the last, the presence of all evil, and the absence of all good; and the middle one is a mixed quality, in which the operation

est inerte: dans son état de pureté, il n'agit pas; il faut pour agir qu'il appelle à son aide un autre moi, qui est le moi actif; et, par l'union de ces deux moi, se trouvent produits et les onze organes et les cinq éléments grossiers.

"Le moi a donc quatre états successifs, et comme quatre phases par lesquelles il passe pour arriver à la création. D'abord il est inerte et ne produit rien; puis il devient actif sous l'influence de la passion; ensuite il produit les onze organes, et pour les produire il est doué de bonté; enfin, doué d'obscurité, il produit les cinq éléments grossiers.

"Cette évolution du moi peut paraître aussi bizarre que fausse; mais la pensée, quelle qu'en soit d'ailleurs la valeur, est fort claire; et le commentateur Gaoudapada n'hésite pas à l'expliquer comme on vient de le faire. Il entend le sloka de la Kârikâ en ce sens que c'est le moi qui donne naissance aux onze organes d'une part, et d'autre part aux cinq éléments grossiers. Mais Vidjnâna Bhikshou, le commentateur des Soûtras, entend tout

of the affections and passions is strongest, and gives occasional predominance to good and ill." Quarterly Oriental Magazine for March, 1825; p. 21. In the next page he adds: "S'ridhara and Nilakantha, it is true, interpret sattwa by dhairya, firmness, fortitude: but they intend the same thing, in fact, with the sattwa quality, or the Mens Solida of the upright man who is unmoved by ignorance and passion. It appears to be the same as the Temperantia or Tranquillitas of the Stoics, whilst the rajas might be expressed by Perturbatio, and tamas by Intemperantia."

Mr. J. Ellis unhesitatingly renders the names of the qualities by "pure unimpassioned virtue," "passion," and "depravity inclining to evil;" and he believes the apocryphal Sanchoniathon to have had some inkling of these technicalities, and to have bungled them in his mystical theogony. Notice of the *Rámáyana* of Bodháyana, in the Quarterly Oriental Magazine for September, 1826; pp. 8, 15, and 16.

M. Saint-Hilaire says: "Je crois qu'en résumé cette attribution des trois qualités à la nature cache une idée des plus simples: elle signifie uniquement que les choses dans leur rapports avec nous, car c'est à l'homme que tout se rapporte dans ce système d'idéalisme, ne peuvent être que de trois sortes, bonnes, mauvaises, ou indifférentes. J'ai vainement cherché un autre sens aux théories du Sânkhya; je ne puis leur trouver que celui-là. Dans les nombreux passages des commentateurs, des poëmes et des pourânas où il est question des trois qualités, elles se présentent toujours sous cet aspect." Premier Mémoire sur le Sânkhya, p. 317.

autrement la pensée de Kapila. Je viens de dire que le Soûtra du maître est ici complétement identique, sauf un neutre en place d'un masculin, au vers de la Kârikâ. Ainsi les deux commentateurs ont le même texte, et la différence d'interprétation ne repose pas sur une différence de mots. Or Vidjnâna comprend qu'il s'agit ici, non pas de l'ensemble des onze principes sortant du moi, mais du onzièmé principe, c'est-à-dire du manas, du cœur, qui, dans toutes les classifications, figure régulièrement, comme on l'a vu, au onzième rang, parce qu'il est tout à la fois organe de perception et organe d'action. Il faudrait donc faire ici un changement considérable, et substituer le manas aux onze organes. Je dois dire que la grammaire ne s'y oppose en rien, et que le texte, soit avec le neutre de Kapila, soit avec le masculin d'Isvara Krishna, se prête également bien à l'un et à l'autre sens.

" Si l'on adopte l'explication de Vídjnâna, il faudrait traduire le vingtcinquième sloka de la façon suivante:

"'Le onzième principe doué de bonté émane du moi quand le moi est modifié également par la bonté; du onzième principe, considéré comme élément primitif, viennent les éléments grossiers. Ce onzième principe est obscur; et tous deux, ce principe et le moi, n'agissent que sous l'influence de l'activité.'

"Mais on peut remarquer que cette explication est en contradiction formelle avec les slokas qui précèdent : d'abord avec le sloka vingt-deuxième, qui fait sortir directement du moi les seize principes, et qui fait sortir en particulier les éléments grossiers des éléments subtils; et ensuite, avec le sloka vingt-quatrième, qui reproduit la même doctrine. Il faut ajouter que cette doctrine que nous retrouvons dans la Kârikâ vient de Kapila lui-même, comme le prouve le soûtra que nous avons cité. Nous devons donc nous en fier à l'explication de Gaoudapada plutôt qu'à celle de Vidjnana. Dans le système sånkhya bien interprété, les cinq éléments grossiers viennent des cinq éléments subtils; et les cinq éléments subtils avec les onze organes viennent du moi. Ce n'est pas le manas, le cœur, qui produit les éléments grossiers, comme le croit Vidjnana Bhikshou; et ce qui doit nous étonner encore davantage dans son erreur, c'est que, dans le soûtra immédiatement précédent, Kapila dit expressément, lecture deuxième, soûtra dix-septième : L'effet du moi, c'est l'ensemble des onze organes et des cinq éléments grossiers.' Quelque délicat qu'il soit de se prononcer dans des questions de ce genre, nous croyons pouvoir affirmer que Vidjnana Bhikshou s'est trompé, et qu'il n'y a point à tenir compte de son opinion." Premier Mémoire sur le Sânkhya, pp. 99-102.

M. Saint-Hilaire's rendering of the memorial couplet calls, first of all, for attention.

The critic, mechanically misled by Professor Wilson, translates the term bhútúdi by "élément primitif." He also substitutes "éléments grossiers'\* for "éléments subtils," as an evolution from his "élément primitif;" thus pretermitting the origin of the subtile elements, which, themselves directly derived from egotism, constitute the immediate source of the gross elements.

In passing, the Vishnu-purána, at I., 2, 36, uses bhúta simply, for subtile element; and, at I., 12, 70, bhúta-bhúta 'element of elements.'

Another unphilosophical ambiguity in the Sánkhya terminology is exhibited in the word manas, which denotes 'intelligence,' the origin of 'egotism,' no less than 'mind,' one of its products. Dr. Ballantyne, in his translations, conforms to this reprehensible imperfection; to the great confusion, it must be, of the mere English reader. Not only so, but sometimes he even renders mahat by "mind." See The Aphorisms of the Sánkhya Philosophy, &c., Vol. I., pp. 66, 80, &c., and Vol. II., pp. 10, 14, &c.

Still another defect imputable to the Sankhya technicalities is, the equivocal use of the word anu 'corpuscular' as a synonyme of both tan-matra 'subtile element' and indriya 'organ of sense.'

† The original of the káriká under discussion will be found quoted at p. 118.

Colebrooke's translation of it is as follows: "From consciousness, affected by goodness, proceeds the good elevenfold set: from it, as a dark origin of being, come elementary particles: both issue from that principle affected by foulness." Sánkhya-káriká, p. 92.

Now, the expression "origin of being" is, in this place, all but nugatory: and Professor Wilson's assumption—Sánkhya-káriká, p. 93—that "origin of beings" is intended, does not at all mend the matter; since 'beings,' in the only plausible sense of which the word is here susceptible, that of creatures or "elemental creation,"—53d káriká,—are, out of the Puránas,

<sup>\*</sup> The term mahá-bhúta is, like pra-bhúta, usually applied to the gross elements. See the thirty-ninth káriká, and Váchaspati Mis'ra's gloss on it. But, according to the commentaries on the Tattwa-samása, it is also a synonyme of tan-mátra 'subtile elements.' When used as such, mahá must be understood to refer, not to magnitude of dimension, but to paramount importance in the twofold category of elements; producers having the precedence of productions. But it must not be supposed that the French version owes its present form to this consideration.

In the preceding extract we read that it is of the essence of egotism to be good. Yet it is no more so than it is of its es-

produced from egotism only by the intermediate agency of the elementary particles.

The mistake which Professor Wilson falls into, after his attempt to correct Colebrooke, can easily enough be accounted for. Gaudapada says: भूतानामाद्भितः। तमावक्रस्योगोत्तः च तामच इति । This the Professor translates thus: "The first element of the elements is darkness; therefore it is usually called the dark." But the word here rendered by "first element" would, as masculine, mean 'first being,' if it were a substantive; ' first element' requiring, not ádibhútah, but ádibhútam. Being, however, an adjective, it refers to bhútádi, the second factor of which it justifies etymologically. This reference should have been evident from the gender of uktah, sa, and tamasa; and also from that of bahulas, which, with its present ending, and, moreover, as it stands in the sentence, could never be an adverb. It is not propounded that the elements originate from their like, from an element; and, while nothing is predicated of darkness, darkness is predicated as characterizing one of the varieties of egotism. The passage cited above will, therefore, admit of no other translation than such as this: 'It, origin of the elements, is originary, viz., of the elements: it is also surcharged with darkness; and hence is called dark.' To bear out Professor Wilson's English, the Sanskrit should have stood thus: अवावासाहिश्तं तसः। तेन वक्रसमुत्रं तत् नामध्मिति।

In giving the passage from Gaudapada, I have supplied it with punctuation, and the only punctuation that it will abide.

In the Vishau-purana, at I., 12, 53, the term bhútádi 'generative of the elements,' epithetically employed in place of 'dark egotism,' is again rendered, by Professor Wilson, "first element." See his Translation, p. 93, line 12.

Professor Wilson, building on his oversight, indulges in the following comment, which may now be cancelled: "There is a remarkable expression in the Bháshya, which presents a notion familiar to all ancient cosmogonies. Gaudapáda says, 'the first of the elements was darkness.' It is the first of the 'elements,' not the first of 'things;' for it was preceded by unevolved nature, and intellect, and it is itself a modified form of individuality. It therefore harmonizes perfectly well with the prevailing ideas in the ancient world, of the state of things anterior to elementary or visible creation, when 'chaos was, and night,' and when

sence to be dark, or to be active. To the end that egotism may acquire the distinction of pure, it is not necessary that it should

Nullus adhuc mundo praebebat lumina Titan, Nec nova crescendo reparabat cornua Phœbe.

In the influence of the quality of foulness, or passion,—for the word rajas has both senses,—may be suspected an affinity to the doctrine of an active principle, the moving mind, the eros, that set inert matter into motion, and produced created things." Sánkhya-káriká, p. 94.

Lassen, who was the first to translate the whole of Is'wara Kṛishṇa's treatise, had a right understanding of bhútádi. "Caterva undenum essentialis proficiscitur e sui sensu essentiali; rudimentalis ex (sui sensu) elementorum generatore; haec caliginosa est. Ex impetuoso (sui sensu) utralibet oritur creatio." Twenty-fifth káriká, in Gymnosophista, p. 58.

C. J. H. Windischmann prudently follows Lassen; putting "Anfang der Elemente" for bhútúdi. Die Philosophie im Fortgang der Weltgeschichte, p. 1816.

A revised version of the karika in question is here submitted: "The class of eleven, consisting of purity, proceeds from egotism technically called modified. From egotism, as the source of the elements, the rudimental particles originate; and this form of egotism is imbued with darkness. But it is only from egotism when affected by activity that the one and the other, the class of eleven and the elementary particles, take their rise."

It may be observed that, while Professor Wilson, at p. 94 of the Sánkhya-káriká, considers egotism, in one of its kinds, as "the first of the elements," at p. 121 he places, by the side of the tan-mátras 'subtile elements,"—which emanate from egotism, and give birth to the gross elements,—as speciously comparable, the στοιχεία στοιχείων of Empedocles. For the seeming parallel to these elemental ultimates, the Professor ought, in consistency, to have gone back to dark egotism. But it has previously been shown that the Sánkhya does not recognise as elementary anything antecedent to the particles so designated.

The Professor's remarks, incidentally bearing on the functions of bhútddi, at p. 164 of the Sánkhya-káriká, are unsubstantiated. The text on which these mistaken observations are founded, is as follows: एवसभातिकः एजें। जिल्लामा भाषणी भूतभूजी देवसान्धतिक्यामा इत्येष प्रधानकाः पेडिस्पर्कः । "Thus, non-elemental creation, rudimental creation, conditional and elemental creation, in beings of divine, mortal, brutal, and (immovable) origin, are the sixteen sorts of creation effected by nature." Such is Professor

consist wholly of purity; the mere preponderance of this qua-

Wilson's translation; instead of which we should certainly read: 'The non-elemental creation,—i. e., the rudimental creation and the conditional creation,—and the elemental creation, or the aggregate of beings of divine, mortal, and brutal, origin, are the sixteen sorts of creation proceeding mediately from nature.'

My MS. wants the word भूत्रसंत्री 'elemental creation;' but its insertion, as an equivalent of the भातिकः सर्वेः of the 53d káriká, is quite immaterial. Moreover, I have corrected a grammatical inadvertence.

The elemental creation has fourteen divisions; and the two branches of the non-elemental count, each, as unity. The sum of sixteen is thus completed. There is, then, no such respective reference, in the above passage, as may have led the Professor to supply the word 'immovable,' and which induced him to make the following comment: "Apparently, each of the four classes of beings proceeds from four modifications of nature; or, from the invisible principles, from the subtile rudiments, from the conditions or dispositions of intellect, and from the gross elements."

The evolution of the Sánkhya principles as recited in the Vishpu-purápa, is strangely misrepresented by the translator. A single sample will suffice.

## भूतादिखु विकुर्वेषः ग्रस्ट्तकाविकं ततः । समजे ग्रस्ट्तकावादाकाग्रं ग्रस्ट्स्यच्म् । ग्रस्ट्मानं तथाधकाग्रं भूतादिः च समाद्येतम् ।

I., 2, 37-8.

"Elementary Egotism then becoming productive, as the rudiment of sound, produced from it Ether, of which sound is the characteristic, investing it with its rudiment of sound." Translation, p. 16.

The correct rendering is, however: 'The element-engendering egotism, being modified, then produced the rudiment of sound; and, from the rudiment of sound, the ether, whose characteristic is sound: and this element-engendering egotism, similarly to agents in processes before mentioned, invested the ether, which consists of sound.'

Almost the entire page from which the passage above animadverted on is taken, is disfigured by the style of misapprehension just pointed out. In one place, in fact, in order to force the construction desired, the nominative singular  $vdy\dot{u}$ —euphonically required for vdyuh—is made accusative. Saintly liberties vastly more licentious than this, are often taken, in the Puranas; but there is, in this instance, no temptation whatever to do violence to Panini.

lity being held sufficient for the purpose.\* Further, the term manas is said to mean 'heart.' At p. 30, it is called "l'esprit vital." At p. 106, a choice is allowed out of "le cœur," "l'esprit," and, "pour prendre une expression plus juste et assez souvent employée dans notre langage philosophique, le sensorium commune."† The manas is defined, by Sánkhya authorities, to be one of the soul's three internal organs, without which there is no experience of joy or grief; in the same way as, for instance, but for the eye, one of the soul's external organs, sight is impossible.

In order to adjust the twenty-fifth káriká after Vijnána's conception of manas, M. Saint-Hilaire correctly premises that this word must be substituted, in the couplet, for the eleven organs. But, professing to effect this substitution, while he once puts manas for the eleven organs, he puts it three times for egotism. He also puts egotism for subtile elements, or, rather, gross elements; for he foists this blunder of his own, as well as his borrowed primitive element, on the injured commentator. Again, purposing to censure Vijnána, he remarks rightly, at first, that, in the Sánkhya system, accurately expounded, the five gross elements issue from the five subtile elements; and the five subtile elements, and the eleven organs, from egotism.' Yet, in

<sup>\*</sup> Indeed, in the twenty-fifth káriká itself we have the word vikrita 'modified' as a synonyme of sáttwika 'pure.' Elsewhere, vaikárika 'modificational' occurs as its substitutes.

<sup>†</sup> Professor Wilson had already explained manas to be "an internal sense, a sensorium." Sánkhya-káriká, p. 100. Colebrooke calls it a "sensitive, material organ," and likens it to the θυμδs of Pythagoras. Miscell. Essays, Vol. I., p. 418.

The word manas has often been compared to the Greek  $\mu\ell\nu\sigma$ ; but, whether as used in the Sánkhya system, or elsewhere, it bears very little similarity to this term, which "seems most commonly to answer to the Latin word impetus, and implies rather a physical, than mental, energy. Homer places it, at different times, in the knees, the  $\theta\ell\mu\sigma$ s, the  $\sigma\tau\ell\theta\sigma$ s, and the  $\phi\rho\ell\nu$ ." Mitchell's Wasps of Aristophanes, p. 103.

translating and annotating the twenty-fifth káriká, we have seen that it is the gross elements which he derives immediately from egotism.

But Vijnána has clearly enough set forth his view of the twenty-fifth káriká, as M. Saint-Hilaire would have seen, had he read, even with the aid of Professor Wilson, the scholiast's interpretation of the eighteenth Aphorism of the second Book.\* After alleging manas to mean the eleventh organ, Vijnána explains 'both' to refer to the intellectual organs and the organs of action. The káriká will, then, run thus: 'The eleventh organ, consisting of purity, originates from modified egotism. From egotism, as the source of the elements, proceed the rudimental particles; and this variety of egotism is imbued with darkness. From egotism affected by activity, arise both the intellectual organs and the organs of action.'

Vijnána is, therefore, peculiar, as compared with some others, in deducing, from pure egotism, but a single product, mind, instead of eleven, viz., mind and the ten organs of intellection and action: the latter being referred, by him, to the active species of egotism; which is held, on the adverse interpretation, to be, independently, inoperative, but yet an indispensable condition of energy on the part of the other two modifications of the self-conscious principle. To defend, textually, his exegesis of the latter part of the twenty-fifth  $k\acute{a}rik\acute{a}$ , Vijnána must be supposed to contemplate the twenty-sixth  $k\acute{a}rik\acute{a}$ ; inasmuch as the organs of understanding and action are there mentioned for the first time in the treatise: and this anticipation is clearly impracticable, save by the dislocation of all syntax. Nevertheless, the import which Vijnána contends for, is far from being a peculiarity

<sup>\*</sup> Sánkhya-káriká, p. 94. Professor Wilson here, too, however, requires to be set right. Forgetting the order in which he has just enumerated the modifications of egotism, he writes "the other ten, from the second kind; and the elements, from the third." The words 'second' and 'third' must be transposed.

personal to himself only. Both the sets of Aphorisms attributed to Kapila are silent on the topic under discussion; and so is the *Mahábhárata*. Arguing, however, from the Hindu point of view,—such as it is,—our commentator is supported by the divine testimony of the Puráṇas, against the mere human authority of I's wara Kṛishṇa and his successors.\* At all events, the ex-

\* The productiveness of active egotism is the doctrine of the Puranas. The Mahabharata, after XII., 11395, where it would be expected to propound either this view, or else one that would preclude it, is suggestively mute. Can it be that this tenet is a development dating subsequently to I's'wara Kṛishṇa's time; having been, since then, grafted on the Puraṇas? I quote, below, from these works.

भूततकावर्गीः यमच्द्वारात् तुतामसात्। तेजसान्येन्द्रियाच्याक्रदेवा वैकारिका दश्र॥ एकाद्यं मनसाऽव देवा वैकारिकाः स्रताः।

Vishņu-puraņa, I., 1, 46-7.

"This is the elemental creation, proceeding from the principle of egotism affected by the property of darkness. The organs of sense are said to be the passionate products of the same principle, affected by foulness; and the ten divinities proceed from egotism affected by the principle of goodness; as does mind, which is the eleventh." Prof. Wilson's Translation, pp. 17, 18.

In a foot-note to p. 16, Prof. Wilson repeats Gaudapada's account of the three sorts of egotism, but without directing attention to its contradiction of his text.

For a passage to the same effect with the verses given above, see the Bhágavata purána, III., 5, 29 seqq.: also III., 26, 27 seqq. It is the first of these two passages that is cited, by Vijnána, at p. 118. Vírarághava, in his commentary, the Bhágavata-chandriká, wrests the word taijasát, in the fourth verse, into congruity with the dogmas of I's'wara Krishna and his school, by explaining it to denote 'with the aid of passional egotism.'

Add: वैकारिकाद चक्कारात् सर्गा वैकारिका अभवत्।
तेजसानीन्द्रियास्य स्मृदेवा वैकारिका दशः॥
एकादशं भनस्य समुद्रेवास्य सम्।
भूततन्यात्रसम्।

Kúrma-purána, prior section, 4th chapter.

pression of amazement ventured by M. Saint-Hilaire, is altogether gratuitous; and it would have been well had he foregone the temerity of impeaching, with headlong disparagement, the adjudication, by so acute and learned a writer as Vijnána, of a nice philosophical punctuality. Vijnána, so far from the preposterous solecism of deducing any of the elements from mind, expands the seventeenth Aphorism of the second Book in these words: 'The eleven organs, and the five subtile elements, i. e., sound, &c., are the products of egotism.'\* Gross from subtile

Pure egotism, here, again, is made to generate the ten superintending deities, who, according to the Sánkhya system as ordinarily enunciated, except in the Puránas, must form part of the world of animation, which emanates from the subtile elements. The names of these deities occur in the Bhágavata-purána, II., 5, 30. M. Burnouf, in his translation of this work, Vol. I., p. 122, renders the appellation of one of them, Dis', by "les points cardinaux." The directions are variously computed, by the Hindus, at four, eight, and ten. Professor Wilson arbitrarily expresses Dis' by "space." Vishnu-purána, p. 17, 28th foot-note.

An eleventh deity is recognised by some of the Purénas,—the moon, whose presidency is over mind.

In the verses quoted above, from the Kúrma-purána, mind is strangely said to partake of the two qualities of activity and purity.

The Sarva-dars'ana-sangraha considers the ten organs and mind to be effluences from pure egotism, and silently ignores any hypothesis of their originating otherwise.

It is a curious circumstance that this work nowhere mentions the Sán-khya Aphorisms; its authority on hylotheistic matters, wherever a text is to be cited, being the Káriká of I's'wara Krishna.

An examination of S'ankara Kchárya's Sarva-siddhánta-sangraha, which I have not been able to procure, would, very probably, throw light on the Sánkhya as received in the eighth century. The ninth chapter of this treatise is occupied with the doctrine of Kapila. See Zeitschrift der Deutschen morgenlandischen Gesellschaft, Vol. I., p. 200.

\* See, at p. 45, supra, M. Saint-Hilaire's incorrect translation of the passage which I render thus. The essayist's heedlessness is, here, unaccountable.

follows of necessity.\* As to the rest, his predilections, alike in the present instance and elsewhere, are for the doctrines of the original Sentences, as altered and amplified by Pauránika innovation.

The Sánkhya system assumes, in practice, the form of the adoration of nature, + or, rather, of a sublimated ideal essence of

In the Refutation of all Heresies, by Hippolytus, Irenæus's disciple, it is shown, however, that Simon, the Samaritan sorcerer, a precursor

<sup>\*</sup> In the Sankhya Aphorisms, the coordinate emanation, from the subtile elements, of the gross elements, is expressly indicated as early as I., 61,—which M. Saint-Hilaire passes by, as has previously been shown:—and Vijnána, in his notes, is nowise eccentric in his paraphrase of this text.

<sup>+</sup> Múla-prakriti, the primordial agent, whose analogues, in the several Hindu schools of philosophy, are too notorious to call for repetition. The late Rev. Dr. W. H. Mill has likened it to the evous of Gnosticism, "in which, as in the Sánkhya, vôus, or intellect, buddhi,—otherwise called mahat,—is the first-born offspring; and then all separate individual essences." Journal of the Asiatic Society of Bengal for 1835, p. 386. Such was the dream of Valentine, as we learn from Irenæus: Λέγουσι γάρ τινα είναι έν αοράτοις καὶ ακατονομάστοις ύψώμασι τέλειον Αίωνα προόντα τοῦτον δὲ καὶ \* \* \* \* \* Προπάτορα καὶ Βυθὸν καλοῦσιν. \* \* \* \* \* Υπάργοντα δ' αὐτὸν ἀχώρητον καὶ ἀόρατον, ἀίδιόν τε καὶ ἀγέννητον ἐν ἡσυχία καὶ ἡρεμία πολλή γεγονέναι εν απείροις αιωσι χρόνων. Συνυπάρχειν δ'αυτώ και \*Εννοιαν, ην δη και Χάριν και Σιγην ονομάζουσι. Και εννοηθηναί ποτε άφ' έαυτοῦ προβαλέσθαι τὸν Βυθὸν τοῦτον ἀρχὴν τῶν πάντων, καὶ καθάπερ σπέρμα την προβολην ταύτην (ην προβαλέσθαι ένενοήθη) καὶ καταθέσθαι, ώς εν μήτρα, τη συνυπαρχούση έαυτώ Σιγή. Ταύτην δε ύποδεξαμένην τὸ σπέρμα τοῦτο καὶ ἐγκύμονα γενομένην ἀποκυήσαι Νοῦν ὅμοιόν τε καὶ ἶσον τῷ προβαλόντι καὶ μόνον χωροῦντα τὸ μέγεθος τοῦ Πατρός. Τὸν δὲ Νοῦν τοῦτον καὶ Μονογενή καλοῦσι, Πατέρα καὶ ᾿Αρχὴν τῶν πάντων. Συμπροβεβλησθαι δε αὐτῷ ᾿Αλήθειαν. Καὶ εἶναι ταύτην πρώτην καὶ ἀρχέγονον Πυθαγορικήν Τετρακτύν, ήν καὶ ρίζαν των πάντων καλούσιν. Εστι γάρ Βυθός καὶ Σιγή, ἐπειτα Νοῦς καὶ ᾿Αλήθεια. Irenæi Opera, ed. Stieren: Lipsiae, 1853: Tom. I., pp. 10 seqq. Cyril, of Jerusalem, gives Valentine's genealogy of the Aeons very differently: 'Ο Βυθός εγεννησε Σιγήν, καὶ ἀπὸ της Σιγης ετεκνοποίει Λόγον, κ. τ. λ. Catech. VI.

the material world, for which the European languages, nowise to their discredit, want a name. That this scheme of speculation

of Valentine, had quite a different cosmogony,—and not in nomenclature only: Δύο εἰσὶ παραφυάδες τῶν ὅλων αἰώνων, μήτε ἀρχὴν μήτε πέρας ἔχουσαι, ἀπὸ μιᾶς ῥίζης, ἤτις ἐστὶ δύναμις, Σιγὴ, ἀόρατος, ἀκατάληπτος, ὧν ἡ μία φαίνεται ἄνωθεν, ἤτις ἐστὶ μεγάλη δύναμις, Νοῦς τῶν ὅλων, διέπων τὰ πάντα, ἄρσην. Ἡ δὲ ἐτέρα, κάτωθεν, Ἐπίνοια μεγάλη, θήλεια, γεννῶσα τὰ πάντα. Simon's ᾿Απόφασις Μεγάλη. Vide Origenis [lege Hippolyti] Philosophumena, sive Omnium Hæresium Refutatio, ed. Emmanuel Miller; p. 173. Though Gregory of Nazianzus—supported by his commentators, Elias of Crete and Nicetas Serron—declares that Simon talked of both Βυθὸς and Σιγὴ, yet the evidence of what are, presumably, the sorcerer's own words, is opposed to this assertion. Theodoret describes Simon's nonsense similarly, as far as regards this pair of powers; only, like Irenæus, he puts Εννοια for Σιγή. And yet he brings in Έννοια a second time, as springing, with Φωνὴ, from Nοῦς and Ἐπίνοια. For this second Έννοια we must read Θυνμα.

Simon's Eπίνοια thus appears to become, with Valentine, Eννοια; only the latter is, now, mother of Noûs, instead of mate. Eννοια has, here, however, another name,  $\Sigma_{i\gamma}\hat{\eta}$ ; which is, with Simon, the appellation of the source of  $E\pi$ ίνοια. But Simon's  $\Sigma_{i\gamma}\hat{\eta}$ —otherwise called  $\Pi\hat{v}_{ij}$ ?—has no obvious partner, to serve as prototype to the paramour  $B\nu\theta$ 65. In other words, Simon starts with a monad, while Valentine sets out with a duad. Valentine's theory, in producing the world, at the outset, by generation, is, therefore, in one respect, nearer the Sánkhya than is that of Simon; who, to every appearance, maintains a twofold effluence, prior to any process of procreation. The Sánkhya first begets, and then introduces evolution.

For Simon Magus's μεγάλη δύναμις, see the Acts of the Apostles, VIII., 10. In the homilies ascribed to Clement of Rome, the expression "great power of God," as applied, by Simon, to himself, receives the following turn: Σίμων, ἀριστερὰ τοῦ Θεοῦ δύναμις ὧν, καὶ τῶν τὸν Θεοῦ οὖκ εἰδότων ἐπὶ κακοποιία τὴν ἐξουσίαν ἔχων. Clementis Romani quae feruntur Homiliae Viginti, ed. Dressel: Gottingae, 1853: p. 174. Simon's δύναμις cannot but remind the Sanskrit scholar of the Hindu s'akti. But the former term was applied to either sex, whereas the other is restricted to females.

Dr. Mill, in connection with the remark lately cited, puts forward a statement touching one of the fundamentals of Hinduism, which, as coming was ever widely adopted as a religious belief, is violently improbable. In the S'ankara-dig-vijaya, or history of S'ankara

from so profound an investigator, it may not be thought superfluous to notice. The text which calls forth this statement, exhibits, as restored by its annotator, these words, among others: ... चिताह्ववं .... नशासि .. सदाभिवस। "To him .... whose birth is from abstract essence alone ... I reverently bow, ... the ever-blessed S'iva," The epith et astitodbhavam, here taken to import "whose birth is from abstract essence alone," furnishes occasion for the following comment: "The astité is, here, ovoía, or abstract essence, antecedent to qualities of any kind; of which the Hindu theosophists can discourse as subtly and as unintelligibly as Plato in the Parmenides. Such is exclusively their notion of Deity as existing prior to the developement of the ternary forms or qualities, first in the Supreme Triad,—Brahmá, Vishnu, S'iva,—and, next, in the several orders of created beings: this first immaterial substance being the neuter brahma of the Upanishads and the Vedánta; the purusha, or male inactive principle, of the rival Sankhya school; the  $\beta \nu \theta \delta s$ , or unfathomable depth, of some of the Gnostics, who attempted the introduction of these eastern metaphysics into Christianity."

In the first place, the species of compound to which Dr. Mill refers the term formed of astitá and udbhavam, though not without precedent, is yet of comparatively rare occurrence, and is regarded as faulty. See Pánini: II., 2, 24 and 35; and the commentators. Again, while the word astitá signifies, in popular employment, actuality, presence, it denotes, in its philosophical acceptation, either self-existence or created being. In the case in hand, the second of these senses is, unquestionably, to be selected. For "whose birth is from abstract essence alone," I would, therefore, read 'from whom arises created being.' In the Sanskrit stanza, above reduced, S'iva, after a fashion not unusual, is promiscuously lauded as one with Brahma, and as the third person of the great triad; and, agreeably to Hindu notions, in the latter character, alone of the two, can he be called the author of creation.

Both the ultimate principles of the Sánkhya, it is observable, are held to be self-existent. See the foot note to p. 27, supra, which admits of correction. In the Nyáya, God and molecules are said to be so. The Vedántí, in characterizing Brahma as sach-chid-anada-rúpa, intends to express that, in abstract essence, he is constituted of self-existence, intelligence, and happiness; and no one of these elements is, in any way, subordinated to the other two.

Acharya's controversial adventures,—a romance which unquestioning credulity has affiliated on Ananda Giri,—the great Vedantic doctor is represented as having been confronted, in the course of his rambles, by only a single Sankhya, one Lakshmana. Though the heretic would, of course, eventually succumb, it yet cost his doughty opponent, in this instance, but few words to boast a new pervert.\*

In preparing the present publication for the press, I employed, for the body of the work, three manuscripts, which agreed among themselves to such a degree as to occasion little doubt or dif-

\* Nor was S'ankara here constrained, in order to enforce his creed, to appeal to the argument of his disciples' staves and sandals: a mode of propagandism to which, on the word of his biographer, he was, at all times, sufficiently prone to have recourse.

The author of the S'ankara-dig-vijaya, unscrupulous fabler as he was, has yet described the Sánkhya theory with sufficient accuracy. It is difficult to say whether he is equally exact in his account of the ascendancy which it had acquired, in his day, among its professors.

S'ankara's argumentation with Lakshmana can readily be imagined; but Lakshmana's confession of faith, being brief, shall be adduced. It purports to be borrowed, and is as follows:

गुक्साम्यं प्रधानं हि महत्तकादिकादक्म्।
चयक्तं यक्तभावं च अगत्येकं परात् परम्॥ इति ॥
तदुपासनमानेक मृक्तिः सिन्नहिता खक्षाम्।
किपिन्नहिभराचाय्येराहतं योगमृत्तमम्॥ इति ॥

'The chief one—or primeval nature—is the equilibrium of the three qualities; the source of the great principle, or intelligence, and of the rest of the derivative material principles; undiscernible, as cause; also discernible, in its products; singular in the world; superior to what—viz., intelligence—is itself superior, in a descending series.

'Through the mere worship thereof do men attain salvation, and Kapila and other teachers engaged in the most exalted contemplation.'

The latter couplet, if not a forgery, is scarcely in accord with M. Saint-Hilaire's assertion: "Le Bouddhisme est devenu une religion; et c'est un but que n'a jamais poursuivi l'école du Sânkhya." Premier Mémoire sur le Sânkhya, p. 4.

ficulty. None of them had a date; and they all wore a modern appearance. For correctness they were respectable. last pages of the sixth Book were passing through the printer's hands, two other manuscripts were obtained. One was undated; the other was transcribed in the Samvat year 1711, or A. D. 1654. They discovered few blemishes; but, while presenting, throughout, a great similarity to one another, they differed, in many respects, from my earlier materials. particulars of these discrepancies will be found in the Appendix. This, for the benefit of Hindu students, I have given in Sanskrit; but in a style so simple that no European who has passed his novitiate in the classical language of India, will have reason to complain that it was not written in English. In this Appendix I have, also, frequently referred to Aniruddha's and Mahádeva's readings of the aphorisms. Of these sentences, unaccompanied by commentary, I had two excellent manuscripts. To ascertain the sentences the more completely, I likewise collated three very accurate copies of Náges'a Bhatta's abstract of my author's text. Náges'a cites the aphorisms at length.\*

For the tedious array of emendations which deform the con-

<sup>\*</sup> The first edition of the Súnkhya-pravachana-bháshya bears the imprint of Serampore, 1821: 8vo. pp. 220. This seems to be the publication announced as having been projected by "Mr. Carey and his assistants," under the auspices of the Council of Fort William, and the Asiatic Society of Bengal. See Roebuck's Annals of the College of Fort William, p. 157. The faults of that impression need not now be made the subject of minute recital. A characteristic sample of them may be seen in the foot-note at the bottom of pp. 21—24 supra. The editors of the volume had the advantage of a manuscript, or manuscripts, much superior to the use they made of their appliances. Several of the longer additional passages which I derived from my codices last procured, and which will be found in the Appendix, occur in the Serampore edition also.

In 1852, Dr. Ballantyne published the first fasciculus of "The Aphorisms of the Sankhya Philosophy of Kapila, with Illustrative Extracts from the Commentaries." It was followed, in 1854, by a second fasciculus, completing the fourth Book.

clusion of the volume, I plead my distance from the press, and the brittleness of Anglo-Indian type-metal.\*

A Bangálí translation of the Sánkhya-pravachana-bháshya, entitled 84nkhya-bháshá-sangraha, was undertaken by Rúmajaya Tarkálankára Bhattáchárya, son of Mrityunjaya. So, at least, the work itself sets forth: but the Friend of India Magazine for 1823, No. VIII., p. 567, makes them to be joint translators; and adds that they were, the last-named in succession to the other, "chief pandits in the Supreme Court." Mrityunjaya, surnamed Vidyálankára, had previously been head pandit in the College of Fort William. This version conforms very closely to the Serampore edition of the original, from which, while still unpublished, it appears to have been prepared. How much of this translation was executed, or how much of it was printed, I am unable to say. All that I have seen of it is a fragment of 168 octavo pages, breaking off, abruptly, in the midst of the commentary on the eighty-ninth Aphorism of the first Book-according to my numbering. The volume was published at Serampore, in 1818. It opens with a short preface in Sanskrit; and it gives the sútras in the original language, and in large characters.

At Benares I have seen, in manuscript, a prose translation, in the provincial dialect, of the Sánkhya-sútra and of Vijnána's exposition in abstract. The author was Khitágni Rakshapála Dúbe; who also showed me Hindí versions, made by himself, on a like model, of the Yoga, Nyáya, Vais'eshika, Vedánta, and Mímánsá, Aphorisms, and of S'ándilya's Sentences on Devotion. Each of these translations was accompanied, like the Sánkhya-sútra, by a Hindí gloss, abridged from the Sanskrit.

\* A more thorough search for defects than that which resulted in the list of errata at the end of the volume, has yielded the following additional ones:

| Ρ.        | l. | $\mathbf{For}$ | $\mathbf{read}$ | Ρ.         | 1.        | For           | $\mathbf{read}$ |
|-----------|----|----------------|-----------------|------------|-----------|---------------|-----------------|
| <b>85</b> | 21 | -कार्थाणा      | -कार्याणां      | 161        | 21        | सनना-         | सन्ना-          |
| 126       | 23 | -त्यन्तम्      | -त्युक्तम्      | 165        | 15        | गतव्य-        | गम्नय-          |
| •129      | 9  | -द्गीकारे      | -क्रीकारे       | 203        | 2         | पूर्वत्       | पूर्ववत्        |
| 147       | 5  | -द्विविधः      | -द् द्विविधः    | 210        | 13        | - च हं        | _               |
| 156       | 7  | -तद्दका-       | -तद्भिका-       | <b>232</b> | 1         | <b>₹</b> : ₹- | <b>₹</b> . <-   |
|           |    |                | App             | endix.     |           |               | -               |
| 25        | 20 | नाला-          | गला- '          | 40         | <b>22</b> | पतिच-         | परिच-           |
| 37        | 21 | मन्द-          | नम्बे-          | 41         | 1         | चित           | चेति            |
| 38        | 25 | -स्नाम         | -स्रात्         | 42         | 25        | -ব্লাছা       | -ङ्गाष्ये       |

In bringing out this work, I have received assistance, in various ways, from Pandits Kás'ínátha Sástrí Ashtaputre Púnekar, Bechan Tiwárí, Bálakrishna S'ástrí Khandakar, and Vitthala S'ástrí Jos'í Ambuvekar. To each and to all I offer my grateful acknowledgements.

Ajmere, Rajputana; the 10th of September, 1855.

#### ADDITIONS AND EMENDATIONS.

- P. l, notes, last line. For "niris'wara" read "niris'wara." The passage here intended will be found at the sixth page of the present work.
- P. 2, notes, l. 1. For "corresponding" read "corresponding, in some measure."
  - P. 2, notes, l. 4. For "明要要" read "明要要!."
- P. 2, notes, ll. 20 and 26. For "साक्षा:" and "sánkhyáh" read "सक्षा:" and "sankhyáh."
- P. 9, notes, l. 7. Add references to the English translation of the Rig-veda, Vol. I., p. 235, foot-note; and Vol. II., pp. 36 and 90, foot-notes. Also see, for a view adverse to that hastily expressed by the writer, the Nirukta, Daivata-kánda, 6, 7: p. 171 of Roth's edition.
- P. 9, notes, l. 21. The S'abda-kalpa-druma, pp. 1831-2, cites the fiftieth chapter of the Vámana-purána, as making Sanatkumára, Sanátana, Sanaka, and Sanandana, children of Dharma and Hinsá. What follows, respecting Kapila, Vodhu, Asuri, and Panchas'ikha, is not altogether clear.
- P. 9, notes, l. 24. In the *Bhágavata-purána*, I., 3, l1, Kapila is spoken of as having only revived the Sánkhya. From the same work, IX., 8, 14, it appears, however, to be asserted that he originated it. The ensuing couplet, from the last section of the *Padma-purána*, is to the same effect:

## श्वेतद्वोपपतिः साङ्ख्यप्रचेता सर्वेसिद्धराट्। विश्वप्रकाशितज्ञानयोगेः सोस्तमिस्सः॥

Vishņu-vyúha-bheda-varņana chapter.

A Hindu would harmonize these discordant assertions by assuming that they point to events of two several stages of the world's history.

P. 10, notes, l. 22. If Colebrooke—Miscellaneous Essays, Vol. I., pp. 230, 231—means to intimate that, in Gaudapada's commentary, Panchas'ikha is said to be Kapila's disciple, either directly, or through A'suri, the assertion is an oversight. That A'suri was Panchas'ikha's preceptor is de-

clared in the seventieth káriká; but on this couplet Gaudapáda makes no remark.

- P. 11, notes, l. 14. For "3" read "4."
- P. 12, notes, l. 3. Colebrooke—Miscellaneous Essays, Vol. I., p. 231—speaks of the passage given at the bottom of p. 10 supra, and referred to at p. 17 infra, as being one of Panchas'ikha's sútras. But it is not so discriminated by Vyása, nor by Vyása's commentators, though they name Panchas'ikha as its author. Colebrooke, it is evident, did not suspect that reference was anywhere made to more than one work of this ancient writer.
- P. 12, notes, l. 25. Gaudapáda cites this couplet twice. On one occasion he reads "vaset" for "sthitah." The same distich is quoted by Cháritra Sinha Gaṇi, in his commentary on the Shad-dars'ana-samuchchaya.
  - P. 12, notes, last line. For "papmá" read "pápmá."
- P. 14, notes, 1. 8. Of this passage the words चपरिचासिनी भे श्रिकृशितः are adduced as Panchas'ikha's, in the concluding chapter of the Sarva-dar-s'ana-sangraha.
- P. 15, notes, l. 22. For "propitiation-service" read "satisfaction-service." The former term rather translates s'anti, a very common office of religion, among the Hindus.
- P. 15, notes, l. 31. In place of "Rudra" there are preferable grounds for conjecturing "Ribhu." See the Translation of the Vishņu-puráņa, p. 38.
- P. 17, notes, 1. 24. Elsewhere, however, it is denied that Kapila was son of Kardama, by Devahúti; another and later wife of the patriarch, of unspecified name, being the sage's mother. As to Devahúti, she is represented as the daughter, not of Manu Syáyambhuva,—as is ordinarily declared,—but of Trinabindu. The original of these statements is expressed in the following words:

धर्मद्त्त जवाच। जयच विजयचैव विम्योद्दीःस्थी सवा त्रुता। किन्तुतास्यां पुराचीर्षं यस्त्रात् तद्रूपधारिची। ॥ १॥

गणाव्यतः।

हण्यिन्दोस् कन्यायां देवह्नत्यां पुरा दिज ।

कर्दमस्य तु दण्द्वेव पुना द्वी सम्मन्दतुः॥ २॥

श्रेष्ठो जयः कनिष्ठाः भूद् विजयसेति नामतः।

सन्यस्यामभवत् पस्यात् कपिन्नो योगधर्भवित्॥ ३॥

Padma-purána, Pátála-khanda, 97th chapter.

P. 20, notes, l. 6. For "Gaurs-varnana" read "Gaurs-vivaha-varnana."

P. 20, notes, l. 8. For "Kalapa"—which should have been "Kalpa"—read "Indraprastha."

- P. 20, notes, l. 15. The Kapila-gitá, in a detached form, has also been found. It professes to be a part of the Padma-purána, and is concerned with the practices of the yoga, or theocrasy.
  - P. 21, notes, l. 24. For "Nagoji" read "Nágoji."
- P. 26, notes, l. 21. According to Colebrooke, the Pás'upatas—like the followers of Mis'ra—maintain "the distinct and separate existence of the efficient and material causes of the universe." Miscell. Essays, Vol. I., pp. 407, 409, and 412.
- P. 26, notes, l. 26. The author of the Shaṭ-tantri-sára proves to be no other than the Nilakaṇha who annotated the Mahábhárata, and wrote the Vedánta-kataka. His parents were Govinda and Phullámbiká; his line was that of Gautama; his family name was Chaturdhara; and he resided at Kūrpara, now Konpar, in Maháráshṭra, to the west of the Godávarí, near the temples of S'ukres'wara and Kaches'wara. A man who calls himself grandson of this Nilakaṇṭha, is now living at Benares.

Govinda Díkshita—the Govinda above mentioned, or some other, but of the Chaturdhara family—was father of S'iva Díkshita, author of the *Dhar-ma-tattwa-prakás'a*, the date of which is S'aka 1668, or A. D. 1746.

- P. 27, notes, l. 15. For "विपर्धय:" read " विपर्धय:"
- P. 28, notes, 1. 12. For "- \*\* " read "- \* \* | Til.".
- P. 33, notes, l. 5. For "Ashtaputra" read "Ashtaputre."
- P. 33, notes, l. 6. For "Rájá" read "Rája." Correct similarly at p. 36, notes, l. 23; and at p. 37, notes, l. 30.
- P. 34, notes, l. 15. The Jainas affect to have their own Sánkhyas, Mímánsakas, &c. Mackenzie Collection, Vol. II., p. xxxvi.
- P. 34, notes, l. 29. The author of the *Tattwa-chandra* gives the title of *Muni* to I's wara Kṛishṇa, and distinctly calls him disciple of Panchas'ikha.
  - P. 35, notes, l. 2. For "Dúrgá" read "Durgá."
- P. 35, notes, l. 9. The use of aliases is by no means infrequent among Hindu authors. Though not, generally, of much interest, one occurs to me, which seems worth recording. Like the run of facts connected with Indian history, it has no better support, however, than the unwritten tradition of the schools.

Jayadeva, the author of the Gita-govinda, is said to have been the same person as Pakshadhara Mis'ra, the dialectician. Report has it that his custom was to attend his Nyáya teacher no oftener than once a fortnight, and that he owed to this fact his title of Pakshadhara. Quite possibly this is mere fiction; and it may have had its origin, partially, in the circumstance that there was a logician Jayadeva, who is spoken of as having been likewise a poet. See my Catalogue, &c., Vol. I., p. 51, l. 5; and its Appendix, p. 161.

63

Professor Lassen—Gita-govinda, Prolegomena, p. v.—, for want of an opportunity to examine the Chandráloks, is in doubt whether the Jayadeva to whom it is attributed be identifiable with the lyric poet of the same name. The question is one of no difficult decision.

The Jayadeva of the Chandráloka was, by his own showing, son of Mahádeva, surnamed Yájnika, and of Sumitrá. Jayadeva, the author of the Prasannarághava drama, particularizes the same persons as his parents, and further states that his family was denominated Kaundinya. Whether the Chandráloka, a dry technical treatise, was the production of the writer of the Gitagovinda, could scarcely be ascertained by comparing the necessarily different styles of the two compositions. The Prasanna-rághava is, however, every way inferior, in respect of language and general execution, to the elegant Lays of Govinda; and there is no ground on which the position may be controverted, that the rhetorician and the play-wright were the same individual.

Internal evidence even is quite sufficient to determine the point under consideration, independently of the discrepancy offered in the accounts given, severally, of their extraction, by the rhetorician and dramatist, and by the author of the Gita-govinda. Moreover, if, following Lassen, we account as spurious the stanza with which this collection of poems, according to many manuscripts, terminates, we are left without any notice whatever, by its author, of his parentage. And why, if the Chandráloka and Prasanna-rághava were also his, should he have consigned to them a specification which he has denied to his foremost performance?

The couplet above mentioned, which Professor Lassen presumes to be forged, is objected to, by him, on the assumption that the Bhojadeva whom Jayadeva is made, by it, to name as his father, must be the sovereign of Dhárá. But Bhojadeva or Bhojarája is by no means an appellation of unique incidence. More than one chieftain is certainly known to have borne it; and it has not yet been shown that, among persons so called, the grammarian, for instance, has any claim to be regarded as a royal patron rather than as an actual maker of books. In a word, it is not imperative to take such a termination as deva or rája to be indicative of rank. It may be part of a name; as in Varadarája, Govindarája, Jayadeva, and Harshadeva.

The name of Jayadeva's mother is written, by Lassen, Rámádeví. My own manuscripts have Vámadeví. Jayadeva's father is called Bhojadeva, by the Bráhman Ráychand, in his metrical Hindí translation of the Gítagovinda, the Gítagovindádars'a.

It remains to speak of the Rima-gita-govinda, a poem on the incongruity of whose title Lassen justly animadverts: Gita-govinda, Prolegomena, p. VI. This wretched affair purports to have, for its author, one Jayadeva,

of Janakapura. So much the poetaster himself tells us; and I know not on what authority Professor Wilson—Mackenzie Collection, Vol. I., p. 103—concludes him to be one with the poet of Rádhá and Krishpa. The subject of the Ráma-gita-govinda is that of the Rámayana. Its extent is 360 couplets; divided into-six cantos, which bear the designations of Sánanda-raghunandana, Vijita-paras'uráma, Jagannivása-pravása, Hanumad-ágamana, Lanká-vijaya, and Ráma-rájábhisheka.

64

P. 35, notes, l. 31. S'ankara, it should seem, has wildly been assigned to the eighth century before the Christian era. See Mr. B. H. Hodgson's Illustrations of the Literature and Religion of the Buddhists, p. 18, footnote.

P. 35, notes, l. 34. The notion that Gaudapáda was pupil of S'uka, the son of Vyása, is generally received by the Bráhmans. See, for this association, Colebrooke's reference to the S'ankara-vijaya: Miscellaneous Essays, Vol. I., p. 104.

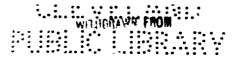
Gangádhara Saraswati, author of the Dattátreya-charitra, a metrical composition in the Marahattí language, deduces his own discipular descent, through S'uka and Gaudapáda, from S'iva, as follows: S'ankara, Vishnu, Brahmá, Vasishtha, S'akti, Parás'ara, Vyása, S'uka, Gaudapáda A'chárya, Govinda A'chárya, S'ankara A'chárya, Vis'warúpa, Bodha Giri, Jnána Giri, Sinhúla Giri, I's'wara Tírtha, Nrisinha Tírtha, Vidyá Tírtha, S'iva Tírtha, Bhárati Tírtha, Vidyáranya, S'rípáda, Vidyá Tírtha, Malayánanda, Deva Tírtha, Vrinda Saraswati, Yádavendra Saraswati, Krishna Saraswati, Nrisinha Saraswati, and Gangádhara Saraswati. Gangádhara had seven fellowstudents, all bearing the title of Saraswati: Bála, Krishna, Upendra, Mádhava, Sadánanda, Jnánajyoti, and Siddhendra.

The Mitákshará, a commentary on the Brahma-sútra, by Annam Bhatia, son of Tirumala, contains a list, identical, down to S'ankara A'charya, with the foregoing; except that Vasishtha is preceded by Brahma and Brahma.

Gaudapáda, it appears credible, belongs to the very precinct of the age of fable.

P. 36, notes, l. 9. Bhánu Bhaṭṭa, in the Dwaita-nirṇaya-siddhánta-san-graha, speaks of the author of a treatise having the name of Dwaita-nirṇaya, as being his paternal grandfather. But his own work, which cites it, proves that he does not mean the Dwaita-nirṇaya of Vāchaspati Mis'ra. Bhánu Bhaṭṭa's parents were Nílakaṇṭha Bhaṭṭa and Gangā. The title of Bhaṭṭa is borne by Mímánsakas.

P. 36, notes, l. 29. The Ratnákara, compiled under the patronage of Chandes'wara, embraces at least seven sections, entitled Kritya, Dána, Vyavahára, S'uddhi, Pújá, Viváda, and Grihastha. Of these, Váchaspati



Mis'ra, in the Dwaita-nirnaya, quotes, by name, the Dána-ratnákara; and the Grihastha-ratnákara, in the Viváda-chintámani.

Chandes'wara was son of Vires'wara. The Vivida-rainikara, in some copies, states that the former was chief secretary of war to a chieftain of Nepal, and that he resided on the banks of the river Vágwatí. In the same work, Chandes'wara, as we have seen, is also designated as minister to a prince of Mithila; and it is related that, after subjugating certain royalets of Nepal, he bestowed away his weight in gold on the banks of the river Saraswati. No obstacles being offered by the circumstances of time and locality, it therefore seems reasonable to identify the Harasinha Deva whom Chandes'wara served, with the Harasinha Deva who is named in a memorial couplet still current in the neighbourhood of his former capital, Simraun, the ancient metropolis of Mithila. See Journal of the Asiatic Society of Bengal, for 1835, p. 124; or Illustrations of the Literature and Religion of the Buddhists, p. 180. In 1323, on Saturday, the ninth day of the light fortnight of Pausha, a Harasinha Deva, on being expelled from Simraun, by Tughluq Sháh, is said to have betaken himself to the mountains, and to have usurped the sovereignty of Nepal. In Mr. Hodgson's legendary list of the ancestors of the Simraun Rájás, his father is called S'aktisinha. It appears, from the Kritya-maharnava and Vivada-chandra, that the father of Harasinha Deva, chieftain of Mithila, was Bhaves'a, whose family was styled S'rotriya. But it is nothing uncommon for a Hindu governor to be mentioned by his title instead of his name. Harasinha Deva had a son. Darpa Náráyana, who married Dhírá; and their children were Chandrasinha, Hari-náráyana, and Sulaya. The last was husband to one of the two ladies called Lakshmi, whose celebrity is due to their connexion with the literature of Indian jurisprudence. Of the three brothers, Chandrasinha was, perhaps, the eldest; as he is spoken of, by Colebrooke, as "reigning prince," the tenth of his line. Digest of Hindu Law, &c., Vol. I., Preface, p. XX., 8vo. ed.

- P. 37, notes, l. 7. For "1372" read "1371."
- P. 38, l. 4. For "Adhwaryu" read "Adwaya."
- P. 38, l. 8. Náráyana Tírtha Yati, who is also called Náráyana Bhikshu, and Náráyanendra, lived, according to his own Yoga-sútra-vritti, at Allahabad. In the same work, his spiritual preceptor, Ráma-govinda Tírtha, is said to have been a disciple of Govinda Tírtha.
- P. 39, notes, l. 12. For "six" read "seven." That which Colebrooke mentions as the subject of the entire Sánkhya-sára, is the topic of its last chapter only.
- P. 41, notes, l. 27. In the Prayoga-ratna, a work on the sixteen sacraments, by Náráyana Bhatta, son of Rámes wara Bhatta, its author says that

66

he was assisted, in preparing it, by Ananta Díkshita, son of Vis'wanáthæ Díkshita. The father of Bhává Ganes'a Díkshita was Bhává Vis'wanáthæ Díkshita; and, if the latter be one with Vis'wanáthæ Díkshita, and if Bhává Ganes'a Díkshita be brother of Ananta Díkshita, we are enabled to form æ pretty correct estimate as to the time of Vijnána Bhikshu. For Náráyanæ Bhaṭṭa's youngest brother's second son, Raghunátha Bhaṭṭa, dates his Kálatatwa-viveckana in Samvat 1677, or A. D. 1620. Vijnána may be placed fifty or sixty years earlier.

P. 48, l. 1. Cancel the sentence "To the end," &c.

P. 50, notes, l. I. Substitute as follows: The words vikrita 'modified' and vaiktrika 'modificational,' as synonymes of stituiks 'pure,' must be taken to denote, by eminence, the highest of the three egotistic transmutations of nature; these being held to result from that disturbance in the equipoise of its ingredients, by virtue of which it becomes eductive. Misapprehending the retrospective reference of the term vikrita, in the twenty-fifth ktriks, M. Saint Hilaire describes 'pure' egotism as almost being at once a modification and not a modification.

Egotism, at the very instant of its emanation, assumes three distinct shapes. It would, accordingly, preclude doubt, if the particular sort of egotism had in contemplation were always characterized by its special epithet. Of egotism divested of qualifications the Sánkhya teaches us nothing.

There is no such thing in the scheme.

P. 55, notes, l. 21. A passage in Hippolytus which runs counter to this statement, escaped my notice. Having premised the names of Valentine, Heracleon, and Ptolemæns, Hippolytus proceeds in these words: Καὶ γὰρ τούτων ἔστιν ἀρχὴ τῶν πάντων μονὰς ἀγέννητος, ἀφθαρτος, ἀκατάληπτος, ἀπερινόητος, γόνιμος, καὶ πάντων τῆς γενέσεως αἰτία τῶν γενομένων. Omnium Hæresium Refutatio, ed. Miller, p. 185.

## ERRATA.

| Ρ.  | l. | For                | read        | P.          | l. | For          | read        |
|-----|----|--------------------|-------------|-------------|----|--------------|-------------|
| 85  | 21 | -कार्यांचा         | -कार्याचां  | 1 <b>61</b> | 21 | सनगः-        | ममुना-      |
| 126 | 23 | -त्य <b>त्तम</b> ् | -त्यृत्तम्  | 165         | 15 | मतव्य-       | নশঅ-        |
| 129 | 9  | -क्षीकारे          | -क्रीकारे   | 203         | 2  | पूर्वत्      | -पूर्ववस्   |
| 147 | 5  | -द्विविधः          | -द्द्विविधः | 210         | 12 | -दड्         | -द्-        |
| 156 | 7  | -तद्दका-           | ∙तद्दिका-   | 232         | 1  | <b>-₩</b> ₹- | <b>\$</b> 7 |
|     |    |                    | Appen       | dix.        |    |              |             |
| 25  | 20 | -नाला-             | -नता-       | <b>4</b> 0  | 22 | पतिष-        | परिच-       |
| 37  | 21 | मन्द-              | -मन्बे-     | 41          | 1  | चति          | चेति        |
| 38  | 25 | -स्नाच             | -सासु       | 42          | 24 | -क्रथ        | -क्राच्चे   |

.

# । भीपरमेश्वराय नमः।

## । साङ्घप्रवचनभाष्यम् ।

पकाऽदितीय इति वेदवचाित पंचि
सर्वाभिमानविनिवर्तनते। स्था मुक्की।
वैधम्बेबच्चणभिदाबिरइं वदन्ति
नाखण्डतां खद्रव धर्मभागाविरोधात्॥
तस्य श्रुतस्य मननार्थमधापदेषुं
सद्युक्तिजार्गाम् साङ्क्युक्तदाविरामीत्।
नारायणः किपन्नत्रियोषदुःखदानाय जीवनिवद्यस्य नमे। उत्तु तसी॥
नानापाधिषु यद्यानारूभं भाष्यनसार्ववत्।
तत् सभं सर्वभूतेषु चित्यामान्यमुपासादे॥
दंश्वरानीश्वरसादि चिदेकरसवस्तुनि।
विमुद्धा यत्र पद्याना तदस्य परमं मदः॥

कालार्कभित्तितं साङ्ग्राशास्त्रं ज्ञानसुभाकरम्।
कलाविश्रष्टं भूयोऽपि पूर्वायये वचाऽस्त्रतैः॥
चिद्चिद्गृत्यिभेदेन मेाचियये चितोऽपि च।
साङ्ग्राभाष्यमिषेणास्मात् भौयतां मेाच्चदेः इरिः॥
तत् त्वमेव त्वमेवैतदेवं श्रुतिश्रते।दितम्।
सर्वात्मनामवैभर्म्यं शास्त्रस्थास्यैव गोचरः॥

श्रात्मा वा श्ररे द्रष्टयः श्रीतयो नन्तयो निर्दिश्चावितय द्रत्या-रिश्रुतिषु परमपुष्ठपर्धिवाचनस्यात्मवान्वात्मारस्य हेतृतया श्रव-पादिवयं विदितम्। तव श्रवपादावुपायाकाङ्कायां सार्थते।

> त्रीतवाः त्रुतिवाक्येभ्या मन्तव्यक्षीपपनिभिः। मला च चनतं ध्येय एते स्वानहेनवः॥

द्रति। श्रेवा योगाणाख्यमकारेणीत श्रेवः। तव मृतिभ्यः त्रुतेषु पुरुषार्थनद्वेतु द्वान्तनिक्षयात्रम्बस्पादिषु श्रुव्यविरोधिनौक्पपणीः षष्ठश्रायौक्षपेण विवेकशास्त्रेण कपिक्रतूर्तिभगवानुपदिदेश । ननु न्यायवैश्विकाभ्यामध्येतप्रश्रेषु स्थायः प्रदर्शित द्वित ताभ्यामस्य गतार्थत्वं चगुणानगुणात्वास्विकद्वस्पैराम्यसाधकत्वा तद्युक्तिभिर्वाययुक्तीनां विरोधिनोक्षयेत्विष्यभेदेण गतार्थत्वविरोधियोरभावात् । न्यायवैश्वेषिकाभ्यां दिः मुखिदुः स्थाद्यनुवादमे देवादिमाव-विवेक्षनात्राः स्थापभूतिकाभ्यां दिः मुखिदुः स्थाद्यनुवादमे देवादिमाव-विवेक्षनात्राः स्थापभूतिकाथान्तुमापितः । स्कर्ण परस्रक्ते प्रवेशाः स्थानात् । स्वरोधं स्थाप्तिकाभ्यां देवाद्यासात्रानिद्यनेन व्यावद्यारिकं तत्ववानं भवस्येतः। स्थापं स्थापं देवाद्यासात्रानिद्यनेन व्यावद्यारिकं तत्ववानं भवस्येतः। स्थापं पुत्रके स्थास्त्रमनिद्यक्षत्रामं स्वर्थः। स्थापं स्वर्थः स्वर्थः स्वर्थः स्वर्थः स्वर्थः स्थापं स्वर्थः स्वर्यः स्वर्

### । भूमिका ॥

मकतेनुणसम्बद्धाः स्कानो गुणम्बर्धेषु । कानक्कयुनिको मन्दान् सुक्युविक विचासयेत्॥

द्ति गीतायां बर्टलाभिमानिनस्तिष्वसाह्यस्वित्तमेत हासु-वित्याङ्क्षापेस्रयोक्तम्। न तु वर्वयेवाद्यत्विति। तथा तदीय-मिष द्वानमपरवैराग्यद्वारा परम्परया मेश्यसाधनं भवस्येवेति। तस्त्वानापेस्रयपि च सङ्ख्यानमेव पारमार्थिकं परवेराग्यद्वारा सास्त्रान्यस्त्रकाथमं च भवति। स्वागीतायास्त्रीनात्वाकरत्वित्व-स्रीव हात्पृक्तिविद्वः। तीर्चा हि कहा भवति हृदयस्य शेषाव् कामाहिषं मन वव मन्यमानः सङ्गुभी लेशकावनुसस्वरति स्वायतीव सेस्यमीव स सदन विद्यित् पद्मास्त्रम्यानायान्वीन भवतीत्वादि-गास्त्रिक्तृतिस्तैः।

> प्रकृतेः क्रियमाणानि गुणैः कर्माणि सर्वेशः। श्रद्धश्वारविमूदात्मा कर्तादमिति मन्यते ॥ निर्वाणमय प्रवायमात्मा श्वानमयोऽमजः। दुःखाञ्चानमया धर्माः प्रकृतेस्ते तु नात्मनः॥

द्रश्वादितान्त्रिक्युतिष्ठतेष्य । न्यायवैशेषिकोक्तञ्चानस्य परमा-र्थभूमी बाधितत्वाष । न चैतावता न्यावाद्यप्रामाण्यम् । विविद्य-तार्थे देशद्यतिरेकांश्रे वाधाभावाद् यत्परः श्रन्दः च श्रन्दार्थं इति न्यावात् । श्रामानि मुखादिमानस्य केत्विष्ठत्वत्य तन प्रमाणा-नारानपेत्राक्षेत्र मदंश्रस्यानुवाद्यस्य श्रास्त्रतात्पर्वविषयत्वनिति । स्वादेतत् । स्वायवैशेषिकाभ्यामवाविरोधो भवतु । ब्रह्ममीमा-यायोगाभ्यां तु विरोधोऽस्क्रोव । त्राभ्यां नित्येश्वरसाधनात् । स्व चेश्वरस्य प्रतिविध्यमानस्यात् । न चावापि व्यावद्यारिकपार-माधिकभेदेन सेश्वरनिरीश्वरवादयोरिवरेषोऽस्तु सेश्वरवादस्थाः पासनापरत्वसम्भवादिति वाच्यम्। विनिगमकाभावात्। ईस्वरेष इ दुर्चेय इति निरीत्र्यस्वमिष सेक्वयवद्वारिवद्वमैत्र्यवैदान्याया-नुवदितुं शक्यत पात्मनः सगुणत्विमव न तु क्वापि श्रुव्यादावीत्र्यरः स्फुटं प्रतिविध्यते येन सेन्यरवादस्थैव व्यावद्वारिकत्वमवधार्यतेति । प्रवाच्यते। प्रवापि व्यावद्वारिकपारमार्थिकभावे। भवति ।

#### श्वसव्यममिष्ठं ते सगदाद्धरनीश्वरम्।

द्रव्यादिशास्त्रैनिरीत्रस्याद्रस्य निन्दितत्वात्। श्रक्षित्तेव शास्त्रेव्या-वदारिकस्यवेत्रस्यातिषे प्रस्तित्वयंवेदाग्याद्यर्थमनुवादत्वै। चित्वात् । यदि चि स्वीकायतिकमतानुवारेण नित्वेत्र्ययं न प्रतिषिध्येत तदा परिपूर्णनित्वनिर्दे वित्र्ययंदर्शनेन तव चित्तावेशते। विवेकाभ्याय-प्रतिवन्धः स्वादिति वाङ्क्ष्याचार्याणामाश्यः । सेत्रस्यादस्य न क्वापि निन्दादिकमित्ता । येने।पासनादिपरत्या तत् शास्त्रं सद्वी-स्वेत । यत् तु ।

> नास्ति साङ्घासनं चानं नास्ति वेशगसनं बखन्। चान वः संग्रयो मा भूज्ज्ञानं साङ्क्ष्यं परं मतम्॥

द्राचादि वास्त्रम्। तदिवेकांश्य एव वाङ्क्यानस्य दर्शनान्तरेश्य उस्कर्षे प्रतिपादयति न त्वीत्र्यरप्रतिषेधांशेऽपि। तथा पराश्चराद्य-खिलशिष्टवंवादादपि वेत्र्यरवादस्यीव पारमार्थिकस्वमवधार्यते। श्विष्य।

श्रद्यपादमणीते च काणाहे साङ्घायोगयोः। स्थाज्यः त्रुतिविकड्वोऽशः त्रुत्येकश्ररणैर्द्यभः॥ स्रोतनीये च वैयासे विकड्वांशेः न कञ्चन। त्रुत्या वेदार्थविज्ञाने त्रुतिपारंगतीः हि तै।॥

इति पराशरोपपुराणादिन्धोऽपि ब्रह्मनीनांचाया ईत्यरांशे बलवन्त्रम्। तथा। न्यायतज्ञाष्यनेकानि तेस्तिकक्तानि वादिभिः। हेत्वागमसदाचारैर्यसुक्तं तहुपास्यताम्॥

इति मेाचधर्मवाक्यादिप पराश्चराद्यक्वित्रश्चित्रव्यवद्यारेण ब्रह्ममीमांसान्यायवैश्वेषिकाद्युक्त ईत्यरसाधकन्याय एव द्याच्या वस्र-वस्त्रात्। तथा।

> वं न पद्धनित वेश्वीन्द्राः साङ्क्षा श्वपि महेश्वरम्। श्वनादिनिधनं बद्धा तमेव श्वरणं वजा।

द्रस्थादिकीर्मादिवाकीः साङ्ग्रानामीत्यराज्ञानस्थेव नारायणा-दिना प्राप्तात्वाच । किञ्च ब्रह्ममीमांसाया ईम्बर एव मुख्या विषय चपक्रमादिभिरवधृतः। तवांशे तस्य बाधे शास्त्रस्टीवामामास्यं खाद् वत्परः शब्दः स शब्दार्थ इति न्यायात्। साङ्ख्याध्यख तु पुरुषार्थतवाधनप्रक्वतिपुरुषविवेदावेव मुख्या विषय इती-श्वरप्रतिषेधां श्वाधिऽपि नापामाण्यं यत्परः श्रव्हः स श्रव्हार्थ इति न्यायात्। प्रतः सावकाश्चतया साङ्घामेवेश्वरप्रतिषेधांश्चे दुर्बे बिमिति। न च ब्रह्मनीमांसायामपीश्वर एव मुख्या विषया न तु निव्येश्वयमिति वक्तुं शक्यते । स्नृत्यनवकाश्चरोधप्रसङ्ग-रूपपूर्वपच्च खानुपपन्या निष्ये सर्वविशिष्ट लेनेव ब्रह्मनी मांसाविष-यत्वावधारणात्। ब्रह्मशब्दस्य परब्रह्मण्येव मुख्यतया तु प्रधातः परब्रह्माजिज्ञासेति न स्वनितिर्गति। एतेन साङ्घ्यविरोधाद् ब्रह्म-यागदर्भनयेः कार्येश्वरपरत्वमपि न शक्कनीयम्। प्रक्रतिखातन्त्राः पच्या रचनानुपपनेख नानुमानमित्यादिब्रह्मस्वपरम्परानुपप-ने चा। तथा व पूर्वेषामपि गुकः कालेनानवच्छेदादिति याग-स्वतदौयवासभाव्याभ्यां स्मुटमीशनित्वतावगमाचेति। तसाद-भ्युपगमवादगी विवादादिनैव माङ्क्षास्य व्यावचारिकेश्वरप्रतिषेध- परतया ब्रह्मनीमांसायागाभ्यां सद न विरोधः । क्रम्युवगमवार्क्य प्रास्त्रे इष्टः । यथा विष्णुपुराणे ।

> यते भित्तद्वश्चां देख विकस्ताः कविनाः नवाः। हास्याभ्युपनमं तक सङ्कोषः सूवताः सकः॥

इति । श्रन्तु वा पापिनां श्वानप्रतिबन्धार्थमान्तिकद्र्शनेष्वयंश्वतः श्रुतिविकद्वार्थव्यवस्थापनम् । तेषु तेष्वंश्विष्वप्रामास्यं च । श्रुतिस्मृष्य-विकद्वेषु तु मुख्यविषयेषु प्रामास्थमस्योव । श्रुत एव पश्चपुरास्य ब्रह्मये। गर्दश्चातिरिक्तानां दर्शनानां निन्दास्युपपद्यते । यथा तत्र पावतीं प्रतीश्वरवाक्यम् ।

शृष् देवि पवच्छानि तांस्यानि यथात्रसम्।
वेषां त्रवणमानेण पातिसं चानिनानिष ॥
प्रथम हि मसैनेत्रः जैनं पाञ्चपतादिकन्।
मच्चत्रावेशितिविधः समीत्राक्ति ततः परम्॥
कणादेन तु समीत्रं शास्तं वैशेषिकं मदन्।
कातमेन तथा न्यादं साङ्ग्री तु किपसेन वै॥
हिजन्यना जैनिनिना पूर्वं वेदनवार्थतः।
निरीत्रयेण वादेन कृतं शास्तं मदसरम्॥
जिल्लीन तथा भेक्तं पार्थाक्तनिगहितक्।
देवानां नाजनार्थाय विच्युना बुद्धकिषणा ॥
वीद्दशास्त्रमसन् भेक्तं नग्ननीकपटादिकम्।
मायावादसरक्षास्तं मच्चतं वीद्धसेव च ॥
मयेव कथितं देवि कले। ब्राह्मणकिपणा।
न्यपार्थं श्रुतिवाक्यानां दर्भयकोक्यादितम्॥
कर्मकक्ष्याण्यक्रमक च प्रतिपाद्यते।

धर्वकर्मणरिष्तंशासीकार्यं तत चे च्याते । परामाजीवयारेकां मवान प्रतिपाद्यते । ब्रह्मण्डाद्वा परं रूपं निमुखं इर्धित नवा ॥ सर्वस्य जसतेर इयस्य नाश्चनाणं कर्ने । सुने । वेटार्थवन्याद्वाशास्त्रं मायावाट्सवेटिकम्॥ मयेव कथितं देवि जसता नाशकारणात्।

इति। अधिकं तु ब्रह्मनीमांबाभाष्ये प्रपश्चितमस्माभिदिति। तसाद्मिकशास्त्रस्य न कस्याच्यममाणां विरोधी वा। सस्विष-येखु सर्वे वासनाथात्। श्राविरोधास्त्रेति। नम्बेवं पुरुषवज्ञलांश्रेऽपासा शास्त्रसाभ्युपश्चनवाद्वं सात्। न सात्। पविरोधात्। बद्धाः मीमांसायामपांसा नामस्यपदेशाहित्सादिस्वकारीजीवायावस्त्र-स्रीव निर्णयात् । चाङ्क्ष्मिचिद्रपुरुषः णामाकालं तु ब्रह्मनीमांचया बाध्यत यत्र। आस्रोति तूपयन्तीति नस्वूबेण परमासन एव पर-मार्थभूमादाव्यत्वावभारणात्। तथापि च साङ्ख्यस्य नामाण्यम्। कावदारिकासने। कीक्सोनरविवेककानसा ने। चत्राधनसे विव-चितार्थे बाधाभावात्। एतेन श्रुतिस्तृतिमसिद्ववानीनासीकास-ल्यार्थावदारिकपारमार्थिकभेदेनाविराध इति ब्रह्ममीमांबायां प्रपश्चितमञ्जाभिरिति दिक्। नन्वेवमपि तन्त्वसमासाख्यस्रवैः सद्दास्याः षडध्याय्याः प्रानद्रक्कामिति चेत्। सेवम्। सङ्ग्रीपनिस्तर-रूपेणीभयारप्पीनदक्कात्। त्रत एवास्याः षडध्याया ये।गदर्श-असीव साङ्क्षाम्य पनसञ्ज्ञा युक्तर । न स्वसमासाम्बर्धे कि यन् सङ्किप्तं माह्याद्वीं तसीव प्रकर्षेणान्यां निर्वचनमिति। विशेषस्तव यन् वाद्याच्यां तत्त्वसमासाखोक्ताधैवित्तरमाचं योगदर्शने त्वाध्याम-भ्युपगमयादमिविद्वस्थिनेश्वरस्य निरूपणीन म्यूननापरिदारेः न्यस् व साङ्घासञ्ज्ञा सानवा ।

सङ्घां प्रकुर्वते चैव प्रक्रातं च प्रचन्नते । तन्त्रानि च चतुर्विशन् तेन साङ्घाः प्रकीर्तिताः ।

इत्यादिभ्या भारतादिवाक्येभ्यः। सङ्घा सम्याग्वेवेकेनात्मकयन-नित्यर्थः। श्वतः सङ्घायन्दस्य योगक्तत्तत्या तत्कारणं सङ्घायोः गाधिगम्यनित्यादिश्रुतिषु।

एषा नेऽभिहिता साङ्क्षी बुद्धिवांगे लिमां शृष्।

द्रव्यादिख्यृतिषु प। साङ्क्ष्यायदेन साङ्क्ष्यास्त्रमेव ग्राद्यम्। न पुनर्याननः कस्मनीयमिति। तिद्रं मेर्न्चश्रास्त्रं चिकित्याशास्त्रव-चतुर्वेद्रम्। यथा दि रोग श्रारेग्यं रेगिनिदानं भेषक्यमिति चलारे। यूद्राः समूद्रास्त्रिकत्याशास्त्रस्य मितपाद्यास्त्रस्य मितपाद्या भवन्ति। मुमुस्त्रेभिर्जश्रासितलात्। तत्र विविधं दुःखं देवम्। तद्रत्यन्तिष्ठित्रिद्यानिस्तु द्रानेप्यवययेगाद्वारा चाविवेको देव-देतुः। विवेद्यातिस्तु द्रानेपाय द्रति। यूद्र्यव्देन चैषामुप-करणस्त्रुद्यः। तत्र चादी फललेनाभ्यद्वितं द्रानं तत्प्रतियोगि-विधयेव च देवं मितपादिवयन् शास्त्रकारः शिखावधानाव शास्त्रारसं मितनानीते।

## स्रय निविधदुःसात्यन्तनिष्टन्तिरत्यन्तपुरुषार्थः। ९।

श्रवश्रद्धाः (यमुद्धारणमानेण मङ्गलक्षः । श्रत एव मङ्गलाचरणं श्रिष्टाचाराहिति खयमेव पद्ममाध्याये वद्यति । श्रवंद्ववाय-श्रव्याधिकार एव । प्रश्नानन्तर्याहीनां पुरुषार्थेन वद्यान्यास्थ-वात् । श्वानाद्यानन्तर्यस्थ च स्त्रेरेव वद्यामाणत्या तत्प्रतिपादनवे-यध्यात् । श्रिषकारभिद्यार्थेले शास्त्रारस्थानिश्वाद्यसामानश्रद्धाः ।

तसात्पुरवार्थस्थापक्रमापसंदारदर्भनादधिकारार्थत्वमेवे।चितम्। तदुच्छिनः पुरुषायं दूख्पसंदारे। अविद्यतीति । श्रिधकार-चाधिक्रीन पाधायोगारक्षणम्। प्रारक्षच्य यद्यपि साधाक्कास्त्र-स्त्रैव तथापि तद्वारा शास्त्रार्थेतद्विचारयारपीति। तथा च साध-नाद्युपकरणपदिने। यथे क्रिपुरुषार्थे (धिक्वतः प्राधान्येन निरूपः वित्मसाभिः पारअ इति स्ववाक्यार्थः। विविधमाध्यात्मिकमा-धिभौतिकमाधिदैविकं च दुःखम्। तनात्मानं खसङ्कातमधिकत्य प्रवृत्तित्याध्यात्मिकम्। शारीरं मानवं च। तव शारीरं खाध्या-मान्दं कामाद्युत्यम्। तथा भूतानि प्राणिनेऽधिक्तत्य प्रवृत्तानित्वाधिभातिकम्। व्याघचाराद्युत्वम्। देवानग्निवाय्वा-दीनिधक्तत्व प्रवत्तित्वाधिदैविकम्। दाइशौताद्युत्विमित भावः। यद्यपि सर्वेमेव दुःखं मानसं तथापि मने।मात्रजन्यत्वाजन्यत्वाभ्यां मानसत्वामानसत्वविशेषः। एषां विविधदुःखानां यात्वनानिष्टणिः खुबद्धत्त्वसाधारप्येन निःश्रेषते निष्टत्तिः। सेऽखन्तः परमः पुद्य-षायः पुरुषाणां बुद्देरिष्ट इत्यवान्तरवाक्यार्थः। तत्र स्यूवं दुःखं वर्तमानावस्थं तस दितीयचणादुपरि स्वयमेव नङ्गुति। च्रते न तब चानापेचा। च्रतीत तुमागेव नष्टमिति न तब साधनापेचेति परिशेषादनागनावस्यस्चादुःखनिष्टनिरेव पुरु-षार्थितया प्रक्तते पर्यवस्थाति । तथा च योगसूत्रम् । देवं दुःख-मनागमिति। निष्टमिस् न नाशोऽपिलतीतावस्ता ध्वंसमागः भावयारतीतानागतावस्थास्य रूपलात् सन्तायेवादिभिरभावानः **क्षीकारात्। नन् क**दाचिद्य्यवर्तमानमनागतं दुःखमपामाणिकम् । श्रातः खपुष्पनिष्ठनिवत् तिम्रष्टनेने पुरुषार्थत्वं युक्तमिति। मैवम्। सर्वेत हि खखकार्यजननम्त्रियावदृत्यस्थायिनीति पातस्त्रले विद्वं दादादिशक्तिशून्यस्याक्यादेः काप्यदर्शनात्। सा च शक्तिर-

नागतावस्थतत्रात्वं क्या। इयमेव चीपादानकारणस्कपयोग्य-नेम्बपि गौयने । त्रातेर यावित्रत्तसत्ता तावदेवानागतदुः खमनानुमी-यते तम्रिष्टि निस्य पुरुषार्थे इति। जीवन्युक्तिदशायां च प्रारुख-कर्म फलातिरिक्तानां दु:खानामनागतावस्थानां बीजाख्यानां दाहे। विदे इसैवस्ये तु चित्तेन सह विनाश इत्यवान्तरविश्वेषः। बी-जदाहस्वाविद्यापहकार्युक्केदमात्रं ज्ञानस्वाविद्यामाने क्रिद्कत्वस्व बोके विद्वतात्। श्रतं एव चिन्नेन वहैद दुःखस्य नाशः। ज्ञानस्य साचाहु:खादिनाशकने प्रमाणाभावादिति। ननु तथापि दु:ख-निष्टनिन पुरुषार्थः समावति दुःखस्य चित्रधमस्वेन पुरुषे तन्नि-हत्त्वसम्बन्तात् । दुःखनिहत्तिश्रव्हस्य दुःखानुत्पादार्धेकत्वेऽपि पुरुषे तस्य निन्धसिङ्गत्यात । यत् तु कएटचामीकरवत् सिङ्गेऽप्य-सिङ्गलभ्नमान् पुरुषार्थेता स्थादिति । तद्म । एवमपि पुनाविद्धः स इति श्रवणमनने। भरं दु:खद्दानार्थं निद्ध्यायनादी प्रष्टन्यनुप-पत्ते:। बहुायाससाध्ये सुपाबे फलनिस्वयादेव प्रष्टिनिर्भवित प्रक्त-ते तु त्रवणमननाभ्यां चिड्ठत्वज्ञानामाणामाण्यज्ञानानास्कन्दिनः पांच स्वासिङ्गत्विनस्वयोऽस्तीति। किस्त भवतु कदाचिङ्गमादिना पुरुषेच्छाविषयत्वं दुःखाभावस्य श्रुतिस्तु मेाइनाशिनी कथं विद्वस्य फलत्वं प्रतिपादयेत्। तरित श्रोकगावाविद्विदान् इर्षे-श्रोको जहातीत्वादिरिति । श्रवीच्यते । न नित्वशुद्दवुद्वनुक्तसभा-वस्य नही।गत्तहो।गाद्दन इति देयदेलवधारकस्त्रवेशैवायं पूर्वपद्धः समाधास्त्रते। तथाहि। प्रतिबिमक्षेपेण पुरुषेऽपि सुखदुःस्ते स्तः। त्रान्यया तयोभीग्यात्वानुपपत्रः। युखादियः इणं हि भागः। यहणं च तहाकारता। सा च कूटखाचिता बुद्देरधाकारकत् परिणामा न सम्भवतीत्यगत्या प्रतिविन्तव्यक्षपतायामेव पर्यवस्यति। श्रयमेव बुड्डिटनिमितिबिने। टनिसारूयमितरवेति योगस्ववेणोत्तः । सन्वे-

उनुतायमाने तदाकारानुरोधात् पृत्वोऽयन्तवातः इव हस्यत-इति योगभायो च तदाकारानुरोधश्रव्देन विशिष्टीव तापादि-दुःखस्य प्रतिवित्व चक्तः। श्रत एव च पृत्तवस्य बृद्दिष्टस्युपरागे स्फाटिकं दृष्टानां स्ववकारे। वद्याति। कुसुमवस्य मणिरिति। वेदान्तिभिरपि ज्वेतनेऽध्यस्ततयैव दृश्यभानमुच्यते। स चाध्यादः प्रतिवित्वं विनान घटेत ज्ञानमावस्याध्यासत्वे श्राक्षाश्रयात्। श्रथ्या साज्ज्ञानं ज्ञानमेव चाध्यास इति। तदेतत् सार्थंतेऽपि।

> तिसंस्थिइपेणे स्फारे वमत्ता वस्तुइष्टयः। इमास्ताः प्रतिबिन्धन्ति वरवीव तटद्रमाः॥

दित । अत्र हि दृष्टिश्र न्दा बृद्दिष्ट मिसामान्यपरे । युक्तिसम्बात् । प्रतिबन्धि तम्मदुपाधिषु विन्याकार सिमपरिणाम दित । तसात् प्रतिबन्धि पृष्ठिष दुः खस्मन्धे भेगान्द्योऽस्ति । अतस्ति नेव क्षेण निव्दन्तेः पृष्ठवार्थत्वं युक्तम् । अत यव दुः यं मा भुष्ठीयिति प्रार्थनाप्यापामरं दृश्यते । तस्त दुः खभेगिनिष्ट नेः पृष्ठवार्थत्वमन्य-श्रेष्ठता न सम्मवतीति सेव सतः पृष्ठवार्थः । दुः खनिष्ट निस्तु क्षाव्यादिन हिल्लाम् ताद्य्येन न स्तः पृष्ठवार्थः । यवं मुखमपि न सतः पृष्ठवार्थः । किन्तु तद्वोग यव सतः पृष्ठवार्थः । यवं मुखमपि न सतः पृष्ठवार्थः । किन्तु तद्वोग यव सतः पृष्ठवार्थः । यासदेविष्ठक्तम् । तिद्दं दुः खभेगिनिष्ट मे पृष्ठवार्थत्वं योगभास्य व्यासदेविष्ठक्तम् । तिद्वन् निष्ट पृष्ठवार्थत्वं विषयत्र सम्भिनेव बेश्यम् । तद्वननेन स्वेण व्यासदेविष्ठ प्रति । पृष्ठवार्थत्वं विषयत्र सम्भिनेव बेश्यम् । महेनद्वेगयो हिष्टं विस्तरस्त्वनयोः पश्चाद्ववितेति ॥ ९ ॥ अतः परं वस्त्र माणस्य हाने।पायस्य स्थानाम्यः तितिति । १ ॥ अतः परं वस्त्र माणस्य हाने।पायस्य स्थानाम्यः तिति । हाने। पायत्वं प्रत्याच्ये स्वाचिष्ठे स्वजातेन ।

# न दृष्टात् तिविद्विनिष्टनेऽप्यन्द्विनदर्शनात्॥ २॥

चैं किकादुपायाङ्गनादे रत्यन्तदुः खनिष्ट निरिष्ठ्वनी स्ति । कृतः । धनादिना दुः के निष्टमे पद्माङ्गनादिचये पुनरपि दुः खानुष्ट निर्मे द्योगदित्यथे:। तथा च श्रुतिः। श्रस्ततत्वस्य तुनाशास्ति विमेनेत्यादिः॥ २॥ नन्वेवं धनाद्यर्जनस्य कुञ्जरशैष्चवद्दः खानिवर्तनेकत्वे कथं तत्र प्रष्ट मिस्तत्राद्य।

## प्रात्यिचिकचुत्रातीकारवत् तत्प्रतीकारचेष्टनात् पुरुषार्थत्वम् ॥ ३ ॥

हष्टमाधनजन्यायां दुःखनिष्टनावत्यन्तपुरुषार्थत्वमेव नास्ति। यथाकथित् पुरुषार्थत्वं त्वस्त्येव। कृतः। प्रात्यदिकस्य सुद्दुःखस्य निराकरणवदेव तेन धनादिना दुःखनिराकरणस्य चेष्टनादम्बेष-णादित्यथैः। स्रतो धनाद्यजैने प्रष्टनिरुपद्यत इति भावः। कुझ-रश्लीचादिकमप्यापातदुःखनिवन्तकतया मन्द्पुरुषार्था भवत्ये-वेति॥ ३॥ स च हष्टसाधनजो मन्द्पुरुषार्था विद्वैर्ह्य द्रत्याह ।

### सर्वासमावात् समावेऽपि सत्त्वासमावाद्वेयः प्रमाणक्षत्राचैः ॥ ४ ॥

स च इष्ट्रसाधनको दुःखपतीकारो दुःखादुःखिविवेकशास्त्राभि-भ्रीहेयो दुःखपचे निचेपणीयः। कृतः। स्वासस्मवात्। स्वेदुःखेषु इष्ट्रसाधनेः प्रतीकारासस्मवात्। यनापि सस्मवस्त्रनापि प्रतिग्रष्ट्-पापाद्युत्यदुःखावश्चकत्वमाष्ट् । सस्मवेऽपीति । सस्मवेऽपि दृष्टोपाय-नामारीयकादिदुःखसम्पकावश्चस्मावादित्वर्थः। तथा च थोगस्-वम्। परिणामतापसंस्कारदुःखेगुंणदृश्चितरोधाच सर्वमेव दुःखं र्ववेकिन इति ॥ ४ ॥ नन् इष्टमाधनजन्ये सर्वे सिन्नेव दुःसमतो-कारे दुःखसम्बेद्रनियमोऽपयोजकः। तथा च स्वयेते।

यस दुःखेन सिक्षतं न च ग्रस्तमनमारम्। चाभिनाचापनीतं च तत् सुसं सःपदास्तरम्॥ द्राता तनाह।

## उत्तर्वादपि मोचस्य सर्वेत्तर्वसुतेः ॥ ५ ॥

दृष्टवाधनावाध्यस्य मोखस्य दृष्टवाधनवाध्यराज्यादिभ्य उत्क-धात् तेषु दुःखवनावधायते। श्रापश्चदात् विगुणात्मकत्वादेरिष । मोखस्थात्कर्षे प्रमाणं वर्वेत्रक्षयमुतेरिति। न इ वै वश्चरीरस्य वतः प्रियाप्रिययोरपद्यतिरिक्षा श्रश्चरीरं वा ववनां प्रियाप्रिये न स्वृश्चत द्रत्यादिना विदेश्ववैवस्यस्थात्कर्षश्चतेरित्वर्षः॥ ५॥ ननु मा भवतु दृष्टवाधनादत्वन्तदुःखनिष्ट्रनिः। श्रदृष्टवाधनात् तु वैदिकः कर्मणः स्थात्। श्रपामसेतममस्रता श्रभूमेत्वादिश्चतेरिति तवाइ।

## अविशेषश्चाभयोः ॥ ६॥

उभगारेव द्रष्टादृष्ट्योरत्यनादुःखनिष्टन्यसाधकते यथाक्रातद्वे-तुत्वे चाविश्रेष एव मन्तय द्रव्यर्थः। एतदेव कारिकायामुक्तम्।

## द्यष्टवदानुत्रविकः स द्मविशुद्धिचयातिश्रययुक्तः।

इति। गरेरिन्त्रयत इत्यनुत्रवेर वेदः। तिइहितयागादिरानुत्र-विकः। स दृष्टेरायवदेवाशृङ्घा हिंसादिपापेन विनाशिसातिश-यफलकत्वेन च युक्त इत्यर्थः। नन् वेधहिंसायाः पापजनकत्वे बलवदनिष्टाननुबन्धीष्टसाधनत्वरूपस्य विध्यर्थस्यानुपपित्रिरित चेद्र। वेधहिंसाजन्यानिष्टस्येष्टेरियित्तनान्तरीयकत्वेनेष्टीत्यित्तना-सरौयंकदुःखाधिकदुःखाजनकत्वरूपस्य बलवदनिष्टाननुबन्धित्यस्य विध्यंशस्याचते:। यत् तु वैधि इंसातिरिक्त इंसाया एव पापजन-कलिति तदसत् सङ्कोचे प्रमाणाभावात्। युधिष्ठिरादीनां स्वभर्ने ऽपि युद्दादी ज्ञातिवधादिप्रत्यवायपरिद्वाराय प्रायस्थितः श्रवणाच।

> तसाद्यास्यास्य हं तात इष्ट्रेमं दुः खर्चा चिम्रा नयौ धमें मधमें दिं किम्या कषा खर्च सिम्रम् ॥

इति मार्केष्डियवचनाच । चाहिसन् सबैभूतात्यत्यव तीर्चेभ्य इति त्रुतिस्तु वैधातिरिक्तहिंसानिष्टचेरिष्टसाधनत्वमेव विक्त न तु वैधिहिंसाया चानिष्टसाधनत्वाभावमपौत्यादिकं योगवातिके द्रष्ट-व्यमिति दिक्। न कमैणा न प्रजया धनेन त्यागेनेकेऽस्वतत्वमान-चारित तमेव विदित्वातिस्वत्युमेति नान्यः पत्या विद्यतेऽयनाये-त्यादिश्रुतिविरोधेन तुसेामपानादिभिरस्वतत्वं गीष्मोव मन्तव्यम्।

श्राभूतसम्पूर्व स्थानमस्रतत्वं हि भाष्यते।

द्गित विष्णुपुराणात्॥ ६॥ तदेवं दृष्टादृष्टोपाययोः साम्चात्पर-मपुरुषाधीसाधनत्वे साधिते तदुपायाकाङ्ग्यां विवेकज्ञानमुपाया वक्तयः। तत्र विवेकज्ञानमविवेकाख्यदुःखहेतूच्छेदद्वारेव हाना-पाय द्रत्याश्येनादाविप विवेकमेवेतरप्रतिषेधेन हेयहेतृतया परिशेषयित प्रषट्टकेन।

## न खभावता बहुत्य मोच्चचाधनापदेश-विधि: ॥ ७ ॥

दुःखात्यन्तनिष्टक्तेरीच्यत्वस्थे।क्ततया बन्धे। द दुःखये। ग एव। तस्य बन्धस्य पुरुषे न स्वाभाविकत्वं वस्त्यमाण्यनच्यामन्ति यते। न स्वभावते। बहुस्य मोच्चाय साधने। पदेशस्य त्रीतस्य विधिरन्षानं नियोज्यानां घटते। न स्त्रोः स्वाभाविकादै। स्वयान्योत्तः समावित। स्वाभाविकस्य यावद्व्यभावित्वादित्ययः। तदुक्तमीत्रारगीतायाम्।

> यद्यात्मा मिलने। उसक्ते। विकारी स्थात् सभावतः। न हि तस्य भवेन्मुक्तिजैन्यान्तरशतेरपि॥

द्रित। यसिन् सित कारणिवन्सादिनसे यस्योत्पनी न भवति
तस्य तत् साभाविकतिति साभाविकत्वन्यणम्। ननु सवदे । स्वापनेषुः सस्य साभाविकत्वशक्षेव नास्तिति चेत्र । विगुणात्मकत्वेन चिनस्य दुः सस्य भावत्वेऽि सन्त्वाधिक्येनाभिभवात् सदा
दुः सानुपन्नि स्वद्रात्मने।ऽिष तदनुपन्नि सस्य नामाना । द्रः सस्य भावति विकत्ववादिभिने । द्रे सम्य स्वापनाम्य । प्रयेवमात्मनाप्रादेव मोस्ते।ऽिस्तित चेत्र । स्वदं बद्दे। विमुत्तः स्यामिति बन्धः
सामानाधिकर्ण्येनेव मेष्यस्य पुरुषार्थत्वादिति॥ ७॥ भवत्वननुष्ठानं तेन किमित्यत स्राहः।

## खभावस्थानपायित्वादननुष्ठानस्याम-प्रामाएयम्॥ ८॥

स्वभावस्य यावड्यभावित्वास्त्रीः स्वाचनभवेन तत्वाधने।परेशश्रुते रननुष्ठानस्यणमप्रामाण्यं स्वादित्यर्थः ॥ ८ ॥ ननु श्रुतिबसादेवा-नुष्ठानं स्वात् तवाद्य ।

# नामकोपदेमविधिरपदिष्टेऽप्यनुपदेगः। ६।

नाश्वाय फलाये।परेशस्यानुष्ठानं समावति। यत उपिर्षेऽिष विद्यितेऽप्यश्वस्यो।पाये स उपरेशो न भवति। किन्तूपरेशाभास एव बाधितमधं वेरोऽिष न बोधयतीति न्यायादित्यर्थः॥ ९॥ स्रव शक्कते।

## गुक्तपटवद्दीजनचेत्॥ ९०॥

नन् साभाविकस्याप्यपायो हम्यते। यथा म्क्रपटस्य साभाविकं मोह्यं रागेणापनीयते। यथा च बीजस्य साभाविक्यपद्भरम्कि-रामनापनीयते। स्रतः मुक्कपटवद्गीजवच साभाविकस्य बन्धस्याप-पायः पृक्षे समावतीति तद्ददेव तत्याभनापदेशः स्यादिति चेदि-त्यर्थः॥ ९०॥ समाभने।

# शक्त्युद्भवानुद्भवाभ्यां नाशक्योपदेशः॥ ९९॥

चत्तदृष्टान्तयोरिप नाश्च्याय खाभाविकायापायोपदेशो लेकाना भवित । कृतः। शक्तुङ्गवानुङ्गवाभ्याम् । दृष्टान्तद्वये हि शे क्यादेराविभावितरे। भावावेव भवतः । न तृ श्री क्याः द्वारक्षारभावे।
भवित । रजकादियापारेयागिषद्वत्यादिभिष्य रक्तपटश्च्यवीजयोः पनः श्रोक्याः दुरशक्त्याविभावादित्ययः । नन्वेवं पृक्षेऽिप
दुःखश्क्तितिरे। भाव एव मे चोऽित्विति चेन्न दुःखात्यन्तिप्रभेरव लेकि पृक्षार्थत्वानुभवात् श्रुतिस्तृत्योः पृक्षायत्वसिद्धेष्य । न तृ दृष्टान्तयोरिव तिरोभावमानस्येति । किञ्च
दुःखशक्तितिरे। भावमानस्य मे। चत्रे कराचिद्योगीश्वरसद्भत्यादिना
शक्षुङ्गवस्य श्रुष्टवीजेष्विव मृक्तेष्वपि सम्बवेनानिर्माञ्चापिति ।
शक्ष खभावते वन्यं निराक्तत्य निमिन्नभ्योऽिप बन्धमपाकरोति स्वजातेन । पृक्षे दुःखस्य नैमिन्निकत्वेऽिप ज्ञानाद्यपायोच्चेद्यत्वं न घटेत । श्रनागतावस्त्रस्त्रस्त्य यावद्व्यभावित्वादित्याश्येन नैमिन्निकत्वं निराक्तियते ।

## न कालये। गते। व्यापिने। नित्यस्य सर्वसम्ब-भ्यात् ॥ ९२ ॥

नापि काखसन्धनिमिक्तः पुरुषस्य बन्धः। कृतः। यापिने। निन्यस्य काखस्य सर्वावच्छेदेन सर्वदा मुक्तामुक्तासक्त पुरुषसन्धात्। सर्वावच्छेदेन सदा सक्त पुरुषसा्या बन्धापने रित्यर्थः। श्रव च प्रकर्णे काखदेशक मेरिनां निमिक्त त्यामान्यं नाप खप्यते श्रुतिस्य किक्ताः। किन्तु यद्वीमिक्तित्वं पाक जरूपादिविद्यमिक्त जन्मत्वं तदेव बन्धे प्रतिषिध्यते पुरुषे बन्धस्य पाधिकत्वास्य प्रगन्तात्। ननु काखादिनिमिक्तविद्यपि सहकार्यन्तरस्य वास्य वास्यां व्यवस्था स्यादिति चेत्। एवं सति यद्यं योगे सत्य वस्य स्थिता स्थापादिक विषय स्थापादिक स्था

#### न हेशवेगितेऽप्यसात्। ९३।

देश्योगतोऽपि न बन्धः। कुतः। श्रक्षात् पूर्वस्वनीक्तान्त्रुक्ताः मुक्तसवेपुरुषसन्त्रसात्। मुक्तस्यापि बन्धापनेरित्वर्थः॥ १६॥

## नावस्त्रातो देइधर्मलात् तस्याः॥ ९४॥

सङ्घानविशेषरूपनात्या देहरूपा यावस्था न निर्माननोऽपि पृद्वस्थ बन्धः। कुनः। तस्या श्रवस्थाया देहभनेत्वात्। श्रचेनन-भनेत्वादित्यर्थः। श्रन्थभनेस्य साम्वादन्यबन्धकत्वेऽनिमसङ्गात्। मृज्ञस्यापि बन्धापनेरित्यर्थः॥ ९४॥ नन् पृद्वस्थाप्यवस्थायां किं वाधकं नवाह।

## क्रमङ्गेत्र्यं पुरुष इति । ९५ ।

इति शब्दे। देलर्थे। पुरुषस्थावषुत्रसाद्वस्थाया देदमानधमित-मिति पूर्वसूत्रेषात्वयः। पुरुषस्थावस्थाक्पविकारस्थीकारे विकार-देतृवंयोगात्वः सङ्गः प्रवच्छोतेति भावः। श्रवङ्गते च श्रुतिः। स यद्व किस्तित् प्रश्लस्थनन्वागतस्त्रोन भवति श्रवङ्गेत स्थयं पुरुष इति। सङ्गञ्ज वंयोगमानं न भवति। श्रावदेश्यवनन्यस्य पूर्वम् सालात्। श्रुतिस्नृतिषु पञ्चपवस्थानसेनेव पञ्चपवस्थायञ्चनादाः पुरुषावङ्गतायां द्वष्टान्तताश्रवणास् ॥ १५॥

#### न मर्नवाच्यधर्मलाइतिप्रवन्नोस ॥ ९ ई ॥

न हि विहितनिधिडुकर्मणापि पुरुषस्य वन्धः। कर्मणामना-त्मधर्मत्वात्। श्रन्थधर्मेष्य वास्ताद्रन्यस्य वन्धे त्र मुक्तस्यापि वन्धाः-पत्तेः। नन् सखोपाधिकर्मेणा वन्धाष्ट्रीकारे नायं देख इत्याद्य-येन हेत्वनारमाह। श्रुतिप्रवृक्तेश्चित्। प्रस्वयादावपि दुःखये।ग-रूपवन्धापत्तेश्चित्यंः। सहकायेनारविस्त्रनेति विस्त्रकत्वानं त्र मानेन निदाहातं न कास्त्रये।ग इत्यादिस्त्र दति॥ १६॥ मन्नेवं दुःखये।गरूपे।दिप वन्धः कर्मधानामाधिकरस्यानुरे।धेन विश्वश्ची-वास्तु। दुःखस्य विन्नधर्मतायाः सिङ्गत्वात्। किमधं पृद्धस्यापि कस्यते वन्ध द्रस्थाश्वस्त्रावानाह।

# विवित्रभागानुपपत्तिरन्यधर्मले । १७ ।

दुःखये। गरूपक्यस्य चित्रमात्रधमेत्वे विचित्रभागानुपपणिः । प्रम्मस्य चि दुःखवे। गं विनावि दुःखवाच्यात्वाराख्यभागखीकारे व्यवपुक्तकदुःखादीनां ववपुक्तकभाग्यता स्यान्नियानकाभावात्। तत्रस्यायं दुःखभान्नायं च युखभान्नोत्यादिक्रपभागवेचित्रं नेपन

पश्चितेव्ययः। जाते नेताविचिधापणणये नेतानिवानकत्वा दृःखाः दिवागक्यो वन्यः पृष्ठवेऽपि कीकार्यः। स भ पृष्ठवे दृःखनेताः विनिविक्षक क्षेति प्राविचेताः । प्रतिविक्षक क्षेपाधिक्षणे देव भवतीति न वर्वपृंदां सर्वदुःखनेता इति मावः। क्षिणक्षित्रे पृष्ठवक्षानादिः क्षवातिभावः सम्बन्धेः देतुरिति ये।गनाक्षाद्धं विद्वानाः विद्वः। चिने भ पृष्ठवक्ष क्षवं क्षभुष्ठक्षित्रवावकावक्षः निति। यत् तु क्षिणक्षेत्र क्ष्यमे।की न पृष्ठवक्षितं न्त्रतिवृतिक्ष्यं गियते तिद्वनक्षपदुःखयोगक्षं पारनाधिकं वन्यमादाव वे।क्षम् ॥ १०॥ साक्षात् पक्षतिनितिक्षक्षत्वमपि वन्यक्षापाकरोति।

## प्रक्रतिनिबम्बनाचेत्र तस्या अपि पारतक्यम्॥ ९ ८॥

ननु प्रक्रितिनिमित्ताहुने। भवितिति चेत्र । यतस्तस्या चिपि बन्धकत्वे संयोगपारतस्त्रानुत्तरम् वस्त्रामाणमस्ति । संयोगिविधेषं विनापि बन्धकत्वे प्रजयादावपि दुःखबन्धप्रसङ्गादित्यर्थः । प्रक्रितिनिक्षना चेदिति पाठे तु प्रक्रातिनिक्षना चेद्वन्थे । १८ । स्रोते यत्परतस्त्रा प्रक्रातिबन्धकारणं सम्भवेत् तस्त्रादेव संयोग-विभेषादीपाधिका क्ष्मीऽग्रिसंयोगास्त्रज्ञीष्ण्यवदिति स्विसङ्गान्त-मनेनैव प्रसङ्गेनानारास्त्र ध्यावधारयति ।

### न नित्यमुद्दनुद्दमुक्ताखभावस्य तकोगराखेला-इते॥ ५६॥

तसात् तसागाहते प्रकृतिश्वागं विना न पुष्ठस्य तसीबीः क्यस्पर्यक्रेश्चित्। श्रपि तु स सव क्यः । क्यस्टीगाधिकस्टाशस्य नस्द्येन बक्रोक्तिः । सदि हि क्यः प्रकृतिश्वेतमञ्ज्यः स्थान् पाकेनक्पवत् तदा तद्देव तद्वियोगेऽप्यनुवर्तेत । न च दितीय-प्रणादेदुः सनाशकतं कर्त्यं कारणनाशस्य कार्यनाशकतायाः कृत्रत्वेन तेनेवेपपणावसाभिक्तद्वरूपनात्। वृत्तिष्ठं दुःसादेव-पादानम्।श्रते दौपश्चियावत् चणभणुराया वृत्तेराशुविनाशित्वे-नैव तद्वर्माणां दुःखेच्छादीनां विनाशः सस्मवतीति । श्रतः प्रज्ञ-तिवियोगे बन्धाभावादीपाधिक एव बन्धा न तु साभाविका नैनि-जिको विति । तथा संयोगनिवृत्तिरेव साचाद्वानोपाय द्रत्यपि वक्रोक्तिफलम्। तथा च स्नृतिः ।

> यथा ज्वनहृषाश्चिष्टगृषं विक्तिस्य रद्धते। तथा सदीवपक्ततिविक्तिन्नोऽयं न शोचित ॥

इति। वैशेषिकाणानिव पारमार्थिको दुःखवीग इति भने। मा भूदित्वेतद्धं नित्वेत्वादि । यथा खभावशृङ्ख स्फटिकस्य रागयोगो न जपायोगं विना घटते तथेव नित्वशृङ्खादिसभावस्य पुरुषस्थीपाधिसंयोगं विना दुःखसंयोगो न घटते खते। दुःसाद्ध-सम्भवादित्वर्थः । तदुक्तं सेरि ।

> वया हि केवले। रक्तः स्फाटिके। लच्छाते जनैः। रञ्जकाद्युपभानेन तद्गत् परमपूरुषः॥

इति । नित्यतं कालानविक्तित्वम् । युद्वादिखभावतं च नित्य-युद्वत्वादिकम् । तन नित्ययुद्धतं चदा पापपुण्ययुत्यत्वम् । नित्य-नुद्धत्वनलुप्तिद्दूपत्वम् । नित्यमुक्तत्वं चदा पारमार्थिकदुःखादुक्त-त्वम् । प्रतिविन्यरूपदुःखयोगक्त्वपारमार्थिको वन्य इति भावः । प्रात्मनो नित्ययुद्धत्वादी च त्रुतिः । प्रयमान्ना चन्यादी नित्यः युद्धा बुद्धः चत्यो मुक्तो निरस्ननो विभुरित्यादिः । नन्यस्य मनन-यास्त्रत्वादनार्थे युक्तिरपि वक्तवेति चेत् चत्यम् । न तद्यागस्तदीमा- हत रत्वनेन नित्वयुद्धलादे । वृक्तिर युक्तेन । त्रवाहि जात्मनि नित्व-लिक्षित्वादिकं तावन्यावादिद्यनेष्ठेन वाधितम्। तन नित्वस्य विभारात्मने यद्योगं विना दुःखाद्यस्विचिकारेषांगे न भवति तस्येवानाःकरणस्य वर्ववस्थतकारणस्य तदुपादानकारणत्वमेव युक्तं खाचवात् । वर्वविकारेषुनाःकरणस्येवान्वययितरेकाभ्यां च । न पुनरन्तविकारेषु मनसे निमित्तत्वमात्मान्योपादानत्वं युक्तं कार-णद्यकस्यने गीरवात् । नन्त्रदं सुखी दुःखी करोगीत्याद्यनुभवा-दात्मने विकारोपादानत्वचिद्विदिति चेत्र । असं गीर इत्यादि-भ्रमस्तानाःपातित्वेनामामास्यस्य स्वत्वतात् । श्रात्मनस्य स्वाणानुक्त-तक्षानुगृहीतानुमानापेच्या दुवेसतात् । श्रात्मनस्य स्वाप्तान्तः । युक्तिरस्य वस्थत इति दिक्। श्रस्य स्वस्थैवार्थः कारिकवास्त्रमः ।

> तसात् तस्योगादचेतनं चेतनावदिव लिक्नम्। गुणकटेले च तथा कर्तेव भवत्युदासीनः॥

इति । कटंत्वनानं दुःखित्वादिनकविकारोपसम्चणम्। तमा वेगास्त्वेऽत्यस्य स्त्रस्यैवार्थं उक्तः। द्रष्टृद्वस्त्रवेशः नंवोगेर देवदेतु-रिति । गीतायां च ।

पुरुषः प्रक्तित्थो हि भुङ्को प्रक्रितजान् गुणान्। इति। प्रक्रितिः प्रक्रितो संयुक्तः। तथा च त्रुताविष । श्रासोन्द्रियमनायुक्तं भोक्तित्याद्वर्मनीविषः।

र्ति। न च कालादिवदेव प्रक्तिनिसंयोगोऽपि मुक्तामुक्तपुर्वः साधारणत्वा क्यं बन्धहेतुरिति वाच्यम्। जन्मापरनान्नः स्व-बुद्धिभावापद्मपक्तिनंथेगाविशेषस्वैवाव संयोगश्रव्हार्थेत्वात्। बो-गभास्ये व्यावैक्तया व्याख्यातत्वात्। बुद्धिकृत्युपाधिनैव पुरुषे दुःस- वोशाच। वैशेषिकादिवदेव भागजनकतावच्हेदकानेनानाःकरच-वंदीने वैज्ञान्यं चाखाभिरपीष्टम् । श्रते। न युवुश्यादी वश्यवद्शः । बचभुक्तहत्त्रवायनायद्यक्तित्त्र्वहुत्तिनवंद्वारप्रवादे।ऽपानादिरतः बबामिभावव्यविक्षितिः। किष्मृत् प्रक्षितिपुरुषयोः संवेशगाष्ट्री-कारे पुरुषस्य परिषामसङ्गी प्रसञ्चेयाताम्। श्रतीऽनाविवेक पर ब्रागण्यस्थि न तु संयोग इति। तद्य। तद्योगोऽपविषेकादिति स्वेणाविवेकस्य थे।गहेनुताया एव स्वकारेण वस्त्रमाणलात्। बबानिशक्त्याः बरूपेरपंजिक्षदेनुः वंगेरमसम् देनुरविद्वेति स्वाभ्यां पातञ्जलेऽपि स्वागहेनुत्वस्थैवाविद्यादा स्कालास । किस् विवेकाभावकपद्याविवेकस्य संयोगाले मखयादावपि मक्तानिपुद्य-वंशाग्रक्तिन भागाद्यापत्तिः। निष्याचानरूपस्याविवेदस्य प स्वा-गले त्रातात्रयः पुम्प्रक्ततिवंयेशयद्यात्रानादिनेतुत्वादिति। तस्राद-विवेदातिरिक्ती योगी वक्तव्यः। स च संयोग एवान्यस्थापामाणिद-त्वात्। संवेशमञ्चन परिणामः सामान्यगुणानिरिक्तधर्मात्मचीव परिणानित्ववन्दारान्। श्रन्यया कृष्टसास्य वर्षेत्रनासक्यविभ्रत्वा-नुपपत्तेः। नारि संवाननात्रं सङ्गः परिणामदेतुसंवानस्वैव सङ्ग-च्च्रार्थं नाया वक्तवात्वादिनि । ननु तथापि कर्ष नित्ववी: ब्रह्मनि-पुरुषयोभे इदादिहेतुरनित्यः संयोगी घटत इति चेद्र। प्रक्रतेः परिच्छिन्नापरिच्छिन्नविधगुणसमुदायरूपतया परिच्छिन्नगुणा-वच्छेरेन पुरुषर्ययोगीत्यनेः सम्बवात् । श्रुतिस्मृतिसङ्खात् प्रक्वतिसंयानचाप्रवारिति । एतच् वानवार्तिके प्रपञ्चितम-खाभिः। अपरसु भाग्यभाकृयाग्यतेवानयेः संयोग द्रवादः। तद्पि न । ये। स्यताया निकाले ज्ञाननिक्कीलानुपपत्ते:। ज्ञानिकाले विमपराद्वं संयोगेन परिचामित्वापनीः समानताम् । ओान्यओक्तृ-वंदेशमञ्जूष स्वादिष्युत्रहेनामामाधिकताः

चिति। तसात् र्वयोगिषयेष स्वाच वन्याक्षकेतरेतृतया छ्व-काराभिमेत इति स्वयं वन्यकेतुरवधारितः ॥ ९८ ॥ इहानीं वाश्चिकाभिमेता श्रपि वन्यकेतये। निराकतैयाः। तव।

#### षद्भिद्वी दश्ववे। द्वयवादी विनायकः।

द्रव्यनुशासनाहिसिद्धाः स्विधिकविद्यानामानाहिना वैद्विप्रभेदा स्वमाद्धः। मास्ति प्रक्षव्यादि बाद्धां वस्त्वन्यत् । वेन तद्यंयोगाः दीवाधिकसास्त्रिकोः वा बन्धः स्वात् । किन्तु स्विधिकविद्यानः बन्तानमानमदितीनं तत् त्वनन्यत् सर्वे सांक्षतिकां संक्षतिस्वाविद्याः निम्नाद्यानात्वाः तत् यव बन्ध द्रति । तथा चत्रैक्तम् ।

> श्रमित्रोऽपि हि बुद्धात्मा विपयापनिद्धेनैः। याद्ययाहक्संवित्तिभेदवानिव बद्धते॥

#### इति। तन्मनमादी निराक्रियते।

## नाविद्याते। एथवसुना बम्बायोगात्। १०।

श्रीपश्रन्दः पूर्वे तत्तका वाद्यपे श्रवा । श्रीवद्या ने उपि न वाश्वाद्यन्यः विवाः । श्रीवद्या दिनां ने या मिवद्याया श्राप्यवस्तुत्वे न तया वन्धा नीचित्यात् । न हि बामरञ्जा बन्धनं दृष्ट निष्यर्थः । बन्धे । उपवास्तव द्रित चित्र । खयं स्वकारेण निराकि रिष्य माणस्वात् । विश्वाना-द्रितश्रवणोत्तरं बन्धनिष्टक्तये यो गाभ्याया भ्यपगमिवरोधाः । वन्धनिष्यात्वश्रवणे न बन्धनिष्टक्त्या स्वायविद्वात्वानस्य यात् तर्थं वृष्टा-यास्य यो गाज्या यो गाज

## वबुले सिदानदानिः । २९ ।

यदि चाविद्याया बच्चास बीक्रियते तदा खाभ्युपवतस्वाविद्या-चतसस्य द्रानिरिक्षये:॥ २९॥

#### विजातोबद्देतापित्तस् ॥ ११ ॥

किञ्चाविद्याया वज्ञुत्वे चिणकविद्यानयमानादिजातीयं देतं प्रमञ्चेत । तच भवतामनिष्टमित्ययः । यन्तानामःपातियक्षीनानमानम्यात् यजातीयद्देतमित्यत्त एवेत्याययेन विज्ञातीयति विश्वे चणम् । नम्बविद्याया प्राप चानविश्वेषत्वाद्विद्ययापि कथं विज्ञातीयदेतिति चेत्र । चानकपाविद्याया बन्धानरकाजीनत्त्रया वायनाकपाविद्याया एव तैर्वन्यदेतुत्वाभ्यपगमात् । वायनात्त्रया वायनाकपाविद्याया एव तैर्वन्यदेतुत्वाभ्यपगमात् । वायनात्त्र चाविद्यात्रात्वीवेति । एभिञ्च स्वत्रेष्ठ्यमीमांसाविद्यान्ति विराक्रियत इति भ्रमो न कर्त्यः । ब्रह्ममीमांसायां केनापि स्वत्रेष्ठाविद्यानावते वन्धस्यानुक्रत्वात् । प्रविभागी वचनादित्यादिस्वत्रेन्द्रभागिस्या प्राप्तित्रेत्रस्याविद्यादिस्वत्रेन्द्रभागिस्य प्राप्तित्रस्य निक्स्य मावाव्यस्याव विष्तं द्यस्यते तत् वेदान्तिव्रवाणामाधिनकस्य मावाव्यस्याव विष्तं द्यस्यते तत् वेषामपि विच्चानवाद्येकदेशितया वृक्षमेव।

मायावादमसक्कास्त्रं प्रक्तं वाद्वमेव प। मयेव कथिनं देवि कची ब्राह्मणकपिणा॥

द्रत्यादिपन्नपुराणस्यशिववाक्यपरम्पराभ्यः। न तु तद्देदाना-नतम्।

#### वेटार्ववनाहाशास्त्रं मायावादमवैदिकम्।

इति तद्वाकाशेषाहिति। मायावादिनीऽव च न साह्वात् प्रति-वादित्वं विजातीयेति विशेषणवैयर्थात्। मायावादे सजातीयदै-तस्याप्यनभ्युपगमादिति। तस्यादन प्रकरणे विज्ञानवादिनां वन्ध-हेत्व्यवस्थित साह्याद्विराक्रियते। श्रनयैव च रौत्या नवीनानामपि मच्च्छ्यवीद्वानां नावाबादिनानविद्यामावस्य तुच्चस्य वस्यहेतुत्वं निराक्ततं वेदितस्यम्। श्रस्यात्राते त्वविद्यायाः कूटस्यनित्यतारूप-पारमार्थिकत्वाभावेऽपि घटादिवद्वास्त्ववत्वेन वस्त्यमाणपेयागद्वारा वन्धहेतुत्वे यथोक्तवाधानवकाष्यः। एवं योगमते ब्रह्ममीमांचामते-ऽपीति ॥ २२॥ श्रस्तते।

### विवद्रोभयक्षपा चेत्। २३।

नन् विद्दं यदुभयं सदस्य सदसदिख्या वा तदूपैवाविद्या वक्तवाता न तया पारमाथिकादैतभङ्ग इति चेदित्वर्थः। स्रयं तु सदस्यं प्रपञ्चस्य यद्द्यति तन सन्त्रासच्चे वक्ताव्यक्तवरूप-त्वादिदद्वे एव न भवत इति स्वचयितं विद्युपदे।पादानम्॥ २३॥ परिचरति।

## न ताहक्पदार्थाप्रतीतेः। २४।

म्गमन्। श्रिम चाविद्यायाः साधादेव दुःखवे।गाखावन्यहेनुत्वे श्वामेनाविद्याध्ययानन्तरं मारव्यभागानुपपितः। वन्धपयावस्य दुःखभागस्य कारचानाश्चादिति। श्रक्षदादिमते तु नावं दे। वः स्थागदारैवाविद्याकर्मादीनां वन्धदेनुत्वात्। जन्माख्यश्च संवे।गः मारव्यसमातिं विना न नश्चतीति ॥ २४ ॥ पुनः शङ्कते।

## न वयं घट्पदार्थवादिने। वैशेषिकादिवत् ॥ २५ ॥

नन् वैश्वेषिकाद्यास्तिकवन्न वयं घट्षोडशाहिनियतपदार्थेवा-दिनः। श्रतोऽप्रतीतोऽपि चट्चदात्मकः चट्चद्विश्वखणे। वा पदा-र्थाऽविद्येत्वभ्युपेयमिति भावः॥ २५॥ परिस्रति।

### म्मनियतलेऽपि नायात्तिकस्य सङ्गुहोऽन्यया बाला-मनादिसमलम् ॥ २ ६ ॥

पदार्थनियमे। मास्तु तथापि भावाभाविवरे। धेन युक्तिविबद्धस्य सदसदात्मकपदार्थस्य सङ्गुहे। भवद्वचनमात्राच्छित्याणां न सस्भवित। श्रन्यथा बालकाद्युक्तस्याप्ययाक्तिकस्य सङ्गुहः स्यादित्यर्थः। श्रुत्यादिकं चास्मिवर्थे स्फुटं नास्ति युक्तिविरोधेन च सन्दिग्धश्रुते-र्यान्तर्रासिद्धरिति भावः।

नासद्र्पा न सद्र्पा माया नैवाभयात्मिका। सदसद्भ्यामनिवाच्या मिथ्याभूता सनातनी॥

द्रव्यादिसे।रादिवाक्यानां लयमर्थः।

विकारजननीं मायामष्टरूपामजां भुवाम्॥

द्राव्यादिश्रुतिसिद्धा मायाख्या प्रक्ततिः परमार्थेसती न भवति पूर्वपूर्वेविकाररूपेः प्रतिच्रणमपायात् । नापि परमार्थासती भवत्यर्थेक्रियाकारित्वेन श्रश्रश्रुष्ट्राविक्चण्यतात्। नापि तदुभया-तिका विरोधाच । श्रतः सदसद्भ्यामनिवाच्या सत्येवेत्यसत्येवेति च निर्धार्ये।पदेष्टुमश्रक्या । किन्तु मिष्याभूता खयाख्यवावहा-रिकासस्ववती परिणामिनित्यतारूपयावहारिकसस्ववती चेति । एतचाग्रे पपश्चिय्याम इति दिक्। एतत्राकरणोपन्यस्तानि च सवैष्योव दूषणान्याधुनिकेऽपि मायावादे योजनीयानि ॥ २६॥ श्रपरे नास्तिका श्राद्धः चणिका बाद्यविषयाः सन्ति तेषां वासनया जीवस्य बन्ध इति तद्पि दूषयति ।

नानादिविषयोपरागनिमित्तकोऽष्यस्य ॥ २०॥ श्रस्यात्मनः प्रवाहरूपेणानादिया विषयवातना तन्निमित्तकोः ऽपि बन्धे न सम्भवतीत्वर्थः। निमित्ततोऽप्यस्थेति पाठस्तु समी-चीनः॥२७॥ प्रत्र हेतुमारः।

## न बाह्याभ्यन्तरयोद्धपर्ष्म्योपर्ष्म्नकभावेऽपि देश-व्यवधानात् सुन्नस्थपाटिनपुनस्थयोरिव॥ २ ८॥

तनाते परिच्छिते देशनस्य प्यासा तस्याभ्यन्तरस्य न बाद्य-विषयेण सरे।परञ्ज्योपरञ्जकभावे।ऽपि सम्मवित । कृतः । खुण्यस्य-पाटिलपुबस्ययोरिव देशव्यवधानादित्वर्थः । संयोगे सन्येव हि वासनाव्य उपरागा दृष्टः । यथा मञ्जिष्ठावस्त्रयोः यथा वा पृष्य-स्फटिकयोरिति । श्रापश्रब्देन समतेऽपि संयोगाभावादिः समुषी-यते । खुण्याटिलपुनै विम्रक्षष्टी देशविश्वी ॥ २०॥ ननु भवता-मिन्द्रियाणामिवासाक्रमात्मने । विषयदेशे गमनादिषयसंयोगिन विषयोपरागा वक्तव्यक्तवाद ।

### द्योरेकदेशलञ्जीपरागात्र व्यवस्था ॥ १९ ॥

द्वये विद्वमुक्तातानारेकियान् विषयदेशे खळविषये।परागान्न वन्यनोत्त्रव्यवस्था स्थात्। मुक्तस्थापि बन्धापनेरित्वर्थः॥ २८॥ स्त्रव शक्कते।

#### ब्रहप्रवशाचित्। ३०॥

नन्वेकदेशसम्बने विषयसंयोगसान्येऽपद्दष्टवशादेवापराग-नाभ इति चेदित्वर्थः ॥ ६०॥ परिहरति।

न इयोरेककालायोगादुपकार्यापकारकभावः॥ ३९॥

चणिकवाम्युपगमाद्वयोः कर्टभोत्रोरिककानासचीन नेएकार्था-

पकारकभावः । न कर्त्वनिष्ठाष्ट्रष्टेन भेक्तृनिष्ठे विषये।परागः सन्भवतीत्यर्थः ॥ ६९॥ शक्ति।

## पुजनर्भवहिति चेत्। १२।

नन् यथा पिष्टनिष्ठेन पुनकर्मणा पुनस्थापकारे। भवति तद्द-द्युधिकरणेनेवाइष्टेन विषयापरागः स्थादिस्थर्थः॥ ५२॥ इष्टा-नाविद्या परिदर्शत ।

## नाचि दि तन खिर एकात्मा ये। गर्भाधानादिना संस्क्रियते॥ ३३॥

पुनेष्टापि तन्त्रते पुनस्योपकारे। न घटते हि यद्यात् तन तन्त्रते गर्भाधानमारभ्य जन्त्रपर्यन्तं स्थायी एक श्रात्मा नास्त्रि यो जन्त्रीनरकालीनकमाधिकाराधं पुनेष्ट्या संस्क्रियतेति दृष्टान्तस्याधविद्विरित्यकः। श्रस्तकाते तु स्थैयंभ्यपगमात् तनाष्ट्रदृष्टामानाधिकरप्यमेवास्ति पुनेष्ट्या जनितेन पुने।पाधिनिष्ठादृष्टेनेव पुने।पाधिद्वारा पुनस्योपकारादित्यस्यस्यतेऽपि न दृष्टान्ताविद्विरित्त
भावः॥ ३३॥ ननु बन्धस्यापि श्रिष्कित्वाद्विनयतकारणकाऽभावकारणका वा बन्धोऽस्तित्याश्ययेनापरे। नास्तिकः प्रस्ववित्वते।

## खिरकार्यासिद्देः चिषकत्वम्॥ ३४॥

बन्धस्थिति शेषः। भावस्तृक्त एव। श्रवायं प्रयोगः विवादास्यदं बन्धादि स्विष्किः सम्बाद्दीपश्चिखादिवदिति। न च घटादै। व्यक्ति-चारस्वस्थापि पश्चसमत्वात्। एनदेवे।कां स्थिरकार्थ।सिद्देदिति ॥ ॥ समाधने।

#### न प्रत्यभिद्यावाधात्॥ ३५॥

न कस्यापि चणिकत्विमिति शेषः। यदेवाहमद्राचं तदेवाहं स्पृशामीत्वादिमत्वभिश्वया स्वैथैिषिद्वेः चणिकत्वस्य वाधात्। मित-पचानमानेनेत्वर्थः। तद्वया बन्धादि स्थिरं सच्चाद्भटादिवदिति। स्रक्षान्त्रत्व त्वे तक्षेत्रचेन न सत्यितिपच्चता। मदीपादी च स्वचानेकचणानाक्वनेन चणिकत्वस्रम एव परेषामिति॥ ६५॥

## श्रुतिन्यायविरोधाच ॥ ३ ६ ॥

सदेव सैन्धेदमग्र श्रासीत् तम एवेदमग्र श्रासीदिखादिश्रुतिशिः कथनसतः सञ्जायेतेखादिश्रीतादियुक्तिशिश्च कार्येकारणास्मका-स्वित्रप्रश्चे श्राणकत्वानुमामस्य विरोधात श्राणकत्वं कस्यापी-त्वर्थः॥ १६॥

#### द्रष्टानासिद्वेश । ३०।

मदीपशिखादिष्ट ष्टाने चिणिकत्वासिङ्के न चिणिकत्वानुमान-नित्वर्थः ॥ ६०॥ किञ्च चिणिकतावादिनां स्टङ्कटादिखानेऽपि कार्ये कारणभावः मष्टनिनिष्टन्यत्यथानुपपनिसिङ्को नेरपपद्येतेत्वाह ।

# युगपच्नायमानयोर्न कार्यकारणभावः। ३८॥

किं युगपच्चायमानयोः कार्धकारणभावः किं वा क्रामिकयोः। तव नाद्यो विनिगमकाभावादिभ्य इति भावः॥ ६८॥ नाक्य द्रस्यादः।

# पूर्वापावे उत्तरायागात्। ३८।

पूर्वस्य कारणस्यापायकात उत्तरस्य कार्यस्रोत्यन्यनीचित्वाः रिप न चणिकवारे समावति कार्यकारणभावः। उपारानकारणा-

नुगततयैव कार्यानुभवादिव्यर्थः॥ ३८ ॥ उपादानकारणमधि-क्वाविव दूषणान्तरमादः।

#### तद्भावे तद्योगाद्भयव्यभिचारादपि न । ४०।

यतः पूर्वस्य भावकाल चत्तरस्यासम्बन्धाऽत चभयव्यभिचाराद्र-म्वयव्यतिरेकव्यभिचारादिप न कार्यकारणभाव द्रव्यर्थः। तथा-द्वि यद्गेपादेवेत्पित्तच्चदेगपादानं यदा चेपपादानाभावच्चदेगपादे-यात्पच्यभाव द्रव्यम्बयव्यतिरेकेणवेगपादानोपादेययोः कार्यकारण-भावग्रदेश भवति। तत्र च्यणिकत्वेन क्रिक्ययोच्चयोवि बङ्घकाल-त्याम्बयव्यतिरेकव्यभिचाराभ्यां न कार्यकारणभावसिद्धिरिति ॥ ४०॥ ननु निमित्तकारणस्येवेगपादानकारणस्यापि पूर्वभाव-मात्रेणीव कारणतास्तु तवादः।

## पूर्वभावमात्रे न नियमः ॥ ४९ ॥

पूर्वभावमात्रान्युपगमे चेदमेवोपादानमिति नियमे। न खाद्मि-मिन्नकारणानामिप पूर्वभावाविश्वेषात्। उपादाननिमिन्नयोवि-भागः ववेलोकषिद्व द्रव्यथः॥ ४९॥ अपरेतु नास्तिका खाद्यः। विद्यानातिरिक्तवस्त्वभावेन बन्धोऽपि विद्यानमात्रं स्वप्नपदार्थवत्। खतोऽत्यन्तमिष्यात्वेन न तव कारणमस्तीति। तन्मतमपा-करोति।

#### न विज्ञानमार्वं बाह्यप्रतीते: ॥ ४२ ॥

न विज्ञानमात्रं तत्त्वं बाद्यार्थानामपि विज्ञानवत् प्रतीतिसिङ्ग-त्वादित्वर्थः ॥ ४२ ॥ ननु खाघवतर्केण खप्रादिष्टश्चानीद्वेश्यत्व-हेतुकमिथ्यात्वानुमानेन बाद्यवस्त्वनुभवे। बाधनीयोऽव भवतां ॥ मथमाऽध्यायः ४३ स्वन्॥

श्रुतिसृती श्रपि स्विश्वद्वीदं सर्वं तसादिज्ञानमेवास्ति न प्रपञ्ची न संस्तिरित्यादी रत्यतो दूषणान्तरमारः।

# तदभावे तदभावाच्छूम्यं तर्षि। ४३।

तर्हि बाद्याभावे शून्यमेव प्रसञ्चेत न तु विज्ञानमि। कुतः । तद्भावे तद्भावाद्वाद्याभावे विज्ञानस्याप्यभावप्रवृत्ता-द्विज्ञानप्रतीतेरपि बाद्यप्रतीतिवद्वस्तुविषयत्वानुमानसम्भवात्। विज्ञानपामाण्यस्य क्वाप्यविद्वत्वाच । नथा विज्ञाने प्रमाणानामपि बास्मतयापचापाचेत्यर्थः। नम्बनुभवे कस्यापि विवादाभावेन नाक्ति तब प्रमाणापेचिति चेन्न शून्यवादिनामेव तब विवा-श्रयासतापि प्रमाणेन वस्तु सिङ्ग्वति विषयाबाधस्यैव मामाण्यप्रयोजकत्वाच तु प्रमाणपारमाधिकत्वस्येति चेन्न। एवं मत्यसत्प्रमाणस्य सर्वेत सुलभत्वेन क्वाप्यर्थे प्रमाणान्वेषणस्या-ये। गात्। श्रथातन्त्राध्येऽपि व्यावहारिकमत्त्रक्षे विशेषः प्रमाणा-दिघेष्ट्य इति चेत्। श्रायातं मार्गेण। किं पुनरिदं व्यावसारिः कत्वम्। यदि परिणामित्वं तदासाभिरपीटशमेव सर्वं ग्राह्य-ग्राइकप्रमाणानामिष्टं गुक्तिरजतादिनुच्यत्वस्थैव प्रपञ्चे आक्षीतः मितिषेधात्। यदि पुनः मतीयमानतामात्रं तदापि ताहशैरेव प्रमाणैकीस्मार्थस्यापि सिद्धिपसङ्गान्। लाघवनकीनुगृहीतेन यथा-कथि चित्रनुमानेनैव बाधस्तु विज्ञाने अपि समान इति । एतेनाः भुनिकानां वेदान्तिबुवाणामपि मतं विज्ञानवादतुख्ययोगच्चेमतया निरक्तम्। विज्ञानमात्रसत्यताप्रतिपादकश्रुतिस्मृतयस्तु कूटस्थल-रूपां पारमार्थिकसमामेव बाद्यानां प्रतिषेधन्ति। न तु परिषा-मिलक्पां व्यावदारिकस्तामपि।

यत् तु कालाम्तरेणापि नान्यसञ्ज्ञामुपैति वै। परिणामादिसस्भूतां तद्वस्तु चप तच किन्। बस्तु राजेति यस्त्रोके यत् तु राजभटादिकम्। तथान्यच चपेन्यं तु न सत् सम्बल्पनामयम्॥

इति विष्णुपुराणादिभ्यः परिणामित्वस्थैवासमात्वावगमादिति । सङ्गल्यनामयमौन्यरादिसङ्गल्यरियतम्। एतेन ।

विज्ञानमयमेवैतद्शेषमवगक्कत।

द्रत्यादिना विष्णुपुराणे मायामे। इक्ष्पिणा विष्णुनासुरे स्थोऽपि तम्बमेवे। पदिष्टम्। ते त्वनिधिकारादिदे। षेविपरी तार्थय इणेन वि-चानवादिने। नान्तिका बभूविष्यवगन्त्रयम्। तदेतत् स्वं ब्रह्ममी-मासाभाष्ये मायाबादिन रसनप्रसङ्कते। विन्तारितमस्याभिः ॥ ४३॥ नन्वेवं भवतु श्रूत्यमेव तन्त्रं तदा सुतरामेव बन्धकारणान्वेषणं न युक्तं तुष्क्त्वादिति नान्तिकश्चिरोमणिः प्रत्यवतिष्ठते।

#### शून्यं तत्त्वं भावो विनम्यति वसुधर्मत्वाद्विना-शस्य ॥ ४४ ॥

शून्यमेव तन्त्वं यतः स्वीऽपि भावे। विनश्चित यन्त्र विनाशी स मिच्या सप्तवत्। श्रतः स्ववस्त्र नामाद्यन्तयोरभावमा बलान्त्रध्ये चिषक्षत्रन्तं सांष्ट्रनिकं न पारमार्थिकं बन्धादि। ततः किं केन बध्येतेत्वाश्यः। भावानां विनाशित्वे हेतुवस्तुधर्मत्वाद्विनाश्य-स्वेति। विनाशस्य वस्तुसभावत्वात्। सभावं तु विद्याय न पदार्थ-स्तिष्टतीत्वर्थः॥ ४४॥ परिहर्ति।

### अपवादमात्रमबुद्धानाम्॥ ४५ ॥

भावत्वाद्विनाशित्विमिति मूढानामपवादमात्रं निष्यावाद एव।

भाशकारणाभावेन निरवयवद्वाणां नाशासस्थानात् । कार्या-णामपि विनाशासिद्वेच । घटा जीर्ण इति प्रव्यवदेव घटाऽतीत इत्यादिपतीत्वा घटादेरतीताच्याया श्रवद्याया एव सिद्धेः। श्रव्यक्ततायाच्य कार्यातीतताभ्युपगमेऽद्यान्यतप्रवेश एव । किच्च विनाशस्य पपच्चतत्त्वताभ्युपगमेऽपि विनाश एव वन्यस्य पुरुषार्थः सस्थवत्वेवेति । किच्चत् तु व्याचरे । श्रूव्यं तत्त्वनिव्यञ्चानां कुन्धि-तवादमाचं न पुनरव युक्तिरिद्धः। श्रूव्यं तत्त्वतिक्ष्यासद्य-वात्। श्रूव्ये प्रमाणाष्त्रीकारे तेनेव श्रूव्यताच्यतिः। श्रमक्रीकारे प्रमाणाभावात्र श्रूव्यविद्धिः। खतः सिद्धाः च चिद्रपताद्यापितिर-व्यथं इति । न च।

> न निरोधो न चात्पिनिन बद्दो न च साधकः। न मृनुद्धने वै मृक्त इत्येषा परमार्थना ॥ सर्वेश्रून्यं निराखन्यं खरूपं यत्र चिनश्चते। स्रभावयोगः स शोक्तो येनावानं मपश्चाति॥

द्रित श्रुतिसृतिभ्यामि श्रन्थं तत्त्वतया प्रतिपाद्यत द्रिति वाच्यम्। पुरुषाणां निरेधाद्यभावस्थैव ताद्यशोषु श्रुतिषु तत्त्वत-योक्तालात्। पूर्वात्तरवाक्याभ्यां पुरुषस्थैव प्रकरणात्। विस्तीन-विश्वचिद्राकाशस्थैवैतादृशस्युतिषु तत्त्वतया प्रतिपादनाच्च।

> ने लेखा गगनाकारं नभस्तुन्धं वपुः खक्रम्। वियङ्गामि मने। ध्यायन् योगी बद्धीव गौयते॥

द्राव्यादिवाक्यान्गरैरेकवाक्यात्। श्राकाश्रश्र्ययोः पर्याय-व्यादिति । मने।महत्तक्षाद्यक्षित्रान्तःकरणं वियङ्गामि चिदा-काश्रे जीनम्॥ ४५॥ द्रूषणान्तरमादः।

#### उभयपच्चमानचेमलाद्यमपि। ४६॥

चिषिकवाद्यविद्याने।भयपचयेः समानचेमत्वात् तुत्यनिरसन-हेतुकत्वादयमि पचे। विनम्धतीत्यनुषदः। चाणिकपचनिरास-हेतु है प्रत्यभिद्यानुपपन्थादिः भून्यवादेऽपि समानः। तथा विद्या-नपर्चानरासहैतुवे। द्यप्रतीत्यादिरप्यत्र समान इत्यथेः ॥ ४६ ॥ यदिष दुःखनिष्टमिक्षपत्या तत्याधनत्या वा भून्यतैवास्तु पुक-षार्थं इति तैमैन्यते तदिष दुर्षटिमत्या इ।

## अपुरवार्यत्वमुभयया ॥ ४०॥

उभयथा खतः परतस्य भूत्यतायाः पुरुषार्थत्वं न सस्भवति । खनिष्ठत्वेनेष मुखादीनां पुरुषार्थत्वात् । स्थिरस्य च प्रुषस्थान-भ्युपगमादित्यर्थः ॥ ४७॥ तदेवं बन्धकारणविषये नास्तिकमतानि दूषितानि । इदानीं पूर्वनिरस्तावभिष्ठान्यास्तिकसस्थात्यान्यय-न्यानि बन्धकारणानि निरस्थानो ।

## न गतिविशेषात् ॥ ४८॥

प्रकरणाद्वन्थेः लभ्यते । न गतिविशेषात् श्ररीरमवेशादि-रूपादिप पुरुषस्य बन्ध इत्यर्थः ॥ ४८ ॥ श्रव हेतुमारः ।

## निष्क्रियस्य तदसम्बदात्॥ ४८॥

निष्कियस्य विभाः पुरुषस्य गत्यसस्यवादित्यर्थः॥ ४८॥ ननु श्रुतिस्वृत्योतिस्वेतकपरवेतकगमनागमनश्रवणात् पृरुषस्य परि-स्कित्यत्यमेवास्तु। तथा च श्रुतिर्राप। श्रुषुष्ठमात्रः पुरुषोऽनारात्ये-त्यादिरित्याशक्षामपाकरोति।

## मूर्तेलाङ्कटाहिवत् समानभर्भापनावपश्चिद्वानः। ५०।

यहि च चटर्तिवत् पुनान् मूर्तः परिच्छितः खीक्रियते। तदः वाचयवत्वविनाशिक्षादिनाः चटादिसमानधमापनावपसिद्यानः खादिस्थयेः॥५०॥ गतिमुतिनुपपादयति।

## गतिस्रुतिरप्युपाधियागादाकाशवत्। ५९।

या च गतित्रुतिरिप पृक्षेऽिक्त सा विभुत्वत्रुतिस्नृतियुक्त्यनु-रोधेनाकाशस्येनेपाधियोगादेव मन्तवीत्यर्थः। तत्र च प्रमाणम्।

> घटसंष्टतमाकाशं नीयमाने घटे यथा। घटो नीयेत नाकाशं तद्वजीवा नभापमः॥ बुद्धेर्भुषोनातमगुष्णेन चैव चाराग्रमाना च्यवराऽपि इष्टः।

द्राचारित्रुतिः। निवाः सर्वेगतः स्राणुरित्यारिका च स्नृतिः। मध्यमपरिमाणन्ये सावयवातापन्याः विनाशित्वमणुत्ये च रेड्डा-पिज्ञानाद्यनुपपन्तिरित्यारिख युक्तिरिति। ज्यतं एव।

> मक्कतिः कुद्रते दर्भ शुभाश्वभष्मज्ञास्त्रम्। मक्कतिस्य तदस्राति विषु ज्ञेष्ये कामगा॥

द्रव्याद्यमृतिभिः प्रक्ततेरेव विशिष्य क्रियाक्या गतिः सार्यत

## न कर्मणाप्यतद्दर्भवात्॥ ५२॥

कर्मणादृष्टिनापि साचात्र प्रवस्य बन्धः। कुतः। प्रवध्यर्भन्ताभावादित्वर्थः। पूर्वं विहित्तिविषद्वयापारक्षेण कर्मणा बन्धेर निराक्ततः। अव तु त्रच्चन्यादृष्टेनेत्यार्थिकविभागाद्षे निरुक्त्यत्रम् ॥ ५२॥ नम्बन्यधर्मेणायन्यस्य बन्धः स्थात् तवादः।

## स्तिप्रसित्त्यधर्मले॥ ५३॥

बन्धताकारणयोभिन्नधर्मेखेऽतिप्रविज्ञानुक्तस्यापि वन्धापितिरिक्षये:॥५३॥ किं बज्जना। खभावादिकमान्तरिन्येन वा केनापि पुरुषस्य बन्धात्पिनि घटते त्रुतिविरोधादिति वाधारणं वाधक-माष्ट।

# निगुंषादिश्रुतिविरेषश्चेति ॥ ५४॥

पुरुषनन्त्रस्थानीपाधिकत्वे साची चेता केवले निर्मुणक्षेत्वादिन्त्रुतिवरे । इतिशब्दे बन्धहेत्परीचासमाप्ते ॥ ५४॥ तदेवं न सभावते बद्धस्थादिना प्रचट्ठके नेतरप्रतिषेधतः प्रज्ञ-तिपुरुषसंथाग एव साचाद्वन्यहेत्रवधारितः । तत्रेयमाश्रद्धा । ननु प्रज्ञतिसंथोगोऽपि पुरुषे स्वाभाविकत्वादिविकत्ययन्तः कथं न भवति संथोगस्य साभाविकत्वकात्वादिनिमिणकत्वे हि मुक्त-स्थाप बन्धापणिरित्यादिदे । साथायोग्यं समाना एवेति । तामिनमाश्रद्धां परिहर्ति ।

#### तद्योगेऽप्यविवेकात्र समानत्वम् ॥५५॥

पूर्विक्ततिशोऽपि पुरुषस्वाविकाद्द्यमाणाद्विकादेव हि
निमित्तात् संयोगी भवति। श्रतो नेक्तदेशाणां समानत्वमस्तीसर्थः। स चाविवेको मुक्तेषु नास्तीति न तेषां पुनः संयोगी
भवतीति। नन्वविवेकोऽव न प्रक्रातपुरुषाभेदसास्तात्यः।
संयोगात्प्रागसस्वात्। किन्तु विवेकप्रागभावे। विवेकाख्यस्तानवासना वा तहुभयमपि न पुरुषभेतः। किन्तु बृद्धिभै एवेत्यन्यधर्मेणान्यव संयोगेऽतिप्रसङ्गदेश्वसाम्यमस्त्रोवेति चेत्। नैवम्।
विस्वतासम्बन्धनाविवेकस्य पुरुषभेत्वात्। तथा स्व प्रक्रतिवृद्धिः

क्षा मती यसी सामिप्रस्थाय तनुं विविच्य न दिश्वितवती सष्टितिः दश्चनायं तदीयबुद्धिकपेण तनिव पुरुषे संयुज्यत दति व्यवस्थया-तिमसङ्गाभावात्। तदुर्श्व कारिकया

> पुरुषस्य दश्चनायें कैवन्यायें तथा प्रधानस्य। पष्टुन्यवदुभयोरिप संयोगन्तन्त्रतः सर्गः॥

द्रित । खामिने पुरुषाय प्रधानेन दश्यितं तथाः कैवद्याधं चेव्यथः। श्रविवेकस्य प्रभाक्षणतं तु वाक्तावं न तु तश्चं चिन-स्थितेरिव्यागामिस्तवे वद्यामः। श्रविवेकस्य संयोगदारैव वन्ध-कारणं प्रख्ये वन्धादश्चेनात्। श्रविवेकनाशेऽपि जीवन्युक्तस्य दुःख-भागदर्शनास्य । श्रतः साद्यादेवाविवेको बन्धकारणं प्राक्तिकः। ननु भाग्यभाक्तभावनियामकत्वेन कृष्तस्यानादिख्खामिभावस्य क्रमादीनां वा संयोगहेतृत्वमस्तु किमित्यविवेकोऽपि संयोगहेतु-रिष्यत द्रित चेत्र।

> पुरुषः प्रक्वतिस्थे। हि भुङ्के प्रक्वतिज्ञान् गुणान्। कारणं गुणसङ्गेऽस्य सदसद्योनिजन्मसु॥

द्रित गीतायां सङ्गाख्याभिमानस्य संवागहेतृत्वसारणात्। वस्य-माणादिवाक्ययुक्तिभ्यक्षान्यया ज्ञानता मेाचस्य श्रुतिसृतिसिङ्ग-स्यानुपपनेक्ष। श्रयेवमिष स्वापाधिकमादिकमाप संवागकारणं भवति तिद्वस्य कथमिववेक एव केवलं तत्र कारणम्च्यत द्रति। रुच्यते। श्रविवेकापेच्या कमादीनामिष परम्परयेव पुरुषसम्बन्धः। तथाविवेक एव पुरुषेण साचाच्छेनं श्रक्यते कमादिकं त्वविवेका-स्यहेतृच्छेदद्वारवेत्याश्रयेनाविवेक एव मुख्यतः संवागहेतृतयोक्त द्रति। श्रयं शाविवेकोऽगृहीतासंसर्गकम्भयज्ञानमिवद्यास्थला-भिषक्त एव विविद्यतः। बन्धा विपयेयाद्विपयेयभेदाः पश्चेत्वागाः

मिस्त्रद्वात् तस्य हेत्रविद्येति ये।गस्त्रवेऽप्यविद्याया एव पञ्च-पर्वाया बुड्विपुरुषसंयोगस्तुनावचनाचान्यथात्यान्यनभ्युपगममाव एव योगताऽव विशेषीःचित्यात्। न पुनरविवेकाऽवाभावमार्व विवेकप्रागभावे वा। मुक्तस्यापि बन्धापने:। जीवन्त्रुक्तस्यापि भाविविवेकयिक्तिपागभावेन धमाधर्मीत्यित्तद्वारा पुनर्वेन्धप्रस-ष्ट्राच । तथागामिस्रवस्थाधान्तदृष्टान्तानुपपत्तेस्य । श्रभावस्य ध्यान्नवदावरकावासमावात्। तथा दृष्टिं हु।सावप्यविवेकस्य त्रूय-माणी नापपद्येयातामिति। श्रद्धानाते चदासनारूपस्यैवाविवे-कस्य संयोगास्यजनाहेतुतया तमेावदावरकत्वष्टद्विद्वासादिकमञ्ज-चैवापपद्यते। तस्य हेनुरविद्येति पातञ्जबस्त्रवे च भाव्यकारीर-विद्याशब्देनाविद्यानीजं व्याख्यातम्। ज्ञानस्य संवेरोगोत्तरकाली-नत्वेन संयोगाजनकत्वादिति। श्रपि च पुरुषः प्रक्ततिस्थो हि भुद्ध इत्यादिवाक्येष्वभिमानात्यसंये।गस्यैव प्रक्वतिस्थतात्यसंयो-गरेतुतावगम्यते । श्वत एव चाविद्या नाभावे। पि तु विद्याः विरोधिञ्चानान्तरमिति वेशाभाष्ये व्यासदेनैः प्रयत्नेनावेधृतम्। तसाद्विवेकाविद्यये।सुख्यये।गचीमतयाविवेकसापि चानविशे-षस्विमिति सिद्भम् । प्रयं चाविवेकस्तिधा संयोगास्यजन्महेतुः बाह्याङ्कमाधर्मात्यनिद्वारा रागादिष्टष्टद्वारा च भवति । सति मुले तद्विपाक इति ये।गस्त्रवात् करे।स्त्रीति निबञ्जात इति स्मृते:। वौतरागजन्माद्रभैनादिति न्यायस्त्रवास । तदुः मेास्व-धर्मेऽपि।

ज्ञानेन्द्रियाणीन्द्रियाचा नापसपेन्यतर्षु खम्। हीनस्य करणेर्देही न देहं प्नरहेति॥ तस्रात् तथास्रकाट्रागाद्वीजाच्चायन्ति जन्तवः।

इति। रागस्वविवेदकार्ये इति येशमञ्जाभ्यामयोतत् प्रस्ततन्

॥ प्रथमाऽध्यायः ५ ६ स्वम् ॥

समानतञ्ज्ञयायात्। तच स्वबद्धं क्षेत्रमूनः कमाश्यः। स्ति मूले तद्भिपाके। जात्वायुर्भागा इति क्षेत्रस्थाविद्यादिपस्वकिति। स्वविकस्य बन्धजनने द्वारजातं च पिष्डौक्वत्वेत्रस्यौतायामुक्तम्।

> श्रनात्मत्यात्मिविद्यानं तस्मादुः सं तथे तरत्। रामद्वेषादयो देखाः सर्वे आन्तिनिबन्धनाः॥ कार्यो द्यस्य भवेद्देखः पुष्यापुष्यमिति श्रुतिः। तद्देषादेव सर्वेषां सर्वदेदसमुद्भवः॥

इति । एतदेव न्याये स्वितम् । दुःखजन्मप्रष्टि चिमिच्या-चानानामु नरोत्तरापाये तदनन्तरापायाद्यवर्गे इति । तदेवं संयोगात्वजन्मद्वारा बन्धात्व्य हेयस्य मूजकारणमिववेक इति हेय-हेतुः प्रतिपाद्तिः ॥ ५५ ॥ इतः परं क्रमप्राप्तं हानोपायव्यूहमित-विस्तरेणाणास्त्रवमाप्ति प्रतिपादयित । श्रन्तरान्तरा चे क्रास्त्यू-हान्पि विस्तारियस्थिति ।

# नियतकारणात् तदुच्छित्तिर्धाननवत्॥ ५ ६॥

श्रुक्तिरजतादिखां वोकिसिंद्वं यित्रयतकारणं विवेकसाद्याका-रक्तसात् तस्याविवेकस्योक्तिकिति ध्वान्तवत्। यथा ध्वान्त-मालेकादेव नियतकारणात्रस्यति नेगायाम्तरेण तथैवाविवेको-ऽपि विवेकादेव नम्यति न तु कमीदिभ्यः साद्यादित्यथः। तदेत-दुत्तं येगस्वेण विवेकस्यातिरिवपुवा द्वानेगाय द्वित कभीदीनि तु द्वानस्यैव साधनानि येगाष्ट्रानुष्ठानादमुद्धिचये द्वानदीप्तिरा-विवेकस्यातेरिति येगस्वेण सत्त्रमुद्धिद्वारा द्वान एव येगाष्ट्रा-नागैतसर्वेकमेणां साधनत्वावधारणादिति। प्राचीनास्तु वेदा- निनो मेर्चोऽपि कर्मणो ज्ञानाष्ट्रत्वमाङः । विद्यां चाविद्यां च यत्तद्वेदोभयं चहाविद्ययासृत्युं तीत्वां विद्ययासृतमञ्जत इति श्रुते। चहकारित्वेन चेति वेदानास्त्वे चाष्ट्राष्ट्रिभावेन ज्ञानकर्मणोः चहकारित्वावधारणात्।

> चानिनाचानिना वापि यावहे इस्य धारणम्। ताबद्वणीत्रमप्रीक्तं कर्तव्यं कर्म मुक्तये॥

इत्यादिस्मृतेस् । उपमदं चेति वेदानास्त्रवेण तु कमित्यागा योगा-क्रवस्य न्यायमाप्ती अन्दान एव ज्ञानस्य मुख्यता मे जिन्हे तत्वं व्यवस्था-पयितुम्। यदि इ विचेपकत्वात् कर्म ज्ञानाभ्यासस्य विरोधि भवेत् तदा गुणले। ये न गुणिन इति न्यायेन प्रधानरचार्थमङ्ग-भूतं कर्मेंव व्याज्यं जाडभरतादिवदित्याश्चयादिति। तेषां मतेऽपि विवेकद्वारतां विना विवेकनाशकालं कर्मणा नैव विद्वातीति न तदिरोधः। श्रव सूत्रे धान्तस्याने।कनाश्यत्ववत्रनात् तमे।ऽपि द्र्यमेव। न लानेकाभावः। अपित बाधके नीनं तम इत्यादि-प्रत्ययानां श्वमत्यानीचित्यात्। न च कृप्तेनेवेषपपत्तावितिरक्त-कल्पनागीरवमेव बाधकिमिति वाच्यम्। एवं च सित विज्ञान-माने खेव सप्तवत् सर्वेयव हारे। पपभावितरिक्तक त्यना गारवेण बा-द्यार्थमतीतेरिप बाधापनी: । तसादव मामाणिकलाहीरवं न देशबायेति । नन् विवेकज्ञानं विनाप्यविवेकाख्यज्ञानयत्तीनां खखटतीयचणेऽवच्यं विनाशाच्चानस्य तद्वाशकलं किमधैनि-थात इति चेत्। अविवेकशब्देन तदासनाया एव पूर्वस्तवे व्याख्या-तत्वात् । श्रनागतावस्त्रस्याविवेकस्यास्त्रत्राते नाश्वस्थावाचेति ॥ ५ ६ ॥ ननु प्रक्रातिपुरुषाविवेक एव चैत्यं संवेशगद्वारा बन्धहेत्-स्तयोविवेक एव च मेरचहे नुस्ति है देहाद्यभिमानवस्त्रेऽपि मेरस स्थात्। तच श्रुतिस्मृतिन्यार्थावरुद्धमिति तवारः।

#### प्रधानाविवेकादन्याविवेकस्य तद्वाने इानम्। ५०॥

पुरुषे प्रधानाविवेकात् कारणाद्योऽन्याविवेको बुद्धाद्यविवेको कार्याविवेकस्य कार्यतयानादिकारणाविवेकम् बक्तवात् तस्य प्रधानाविवेकस्य कार्यतयानादिकारणाविवेकम् बक्तवात् तस्य प्रधानाविवेकस्य निव्यवस्यं हानिम्बर्थः। यथा यरीरा-दात्मान विविक्ते स्रीरकार्येषु रूपादिष्वविवेको न सम्यवित तथा क्रूटस्थलादिधेमैं: प्रधानात् पुरुषे विविक्ते तत्कार्येषु परिणामादि-धर्मेकेषु बुद्धादिष्वभिमाने। नेत्यमुमुख्यहते तुद्धन्यायात् कारण-नायाचिति भावः। तदेतत् सार्यते।

चिनाधारपटायांगे त्यक्तं तस्य दि चिनकम्। प्रकृतेर्विरमे चेत्यं ध्यायिनां के साराइवः॥

द्ति विरमे विरामस्यागः । श्रादिश्रव्हेन द्रव्यक्षपा श्रपि विकारा ग्राह्मा द्रित । यद्य बुड्विपुरुषविवेकाहेव मेष्ट्य द्रव्यपि क्वचिदुच्यते । तत्र स्थूलस्रद्धाबुड्विग्रहणात् मक्ततेरपि ग्रहणम् । श्रव्यथा बुड्विविवेकेऽपि मक्तव्यभिमानस्थावादिति । नन् बुड्याद्य-भिमानातिरिक्ते मक्तव्यभिमाने किं ममाणमहमद्य द्रव्याद्यखिला-भिमानानां बुड्यादिविषयत्वेनेवे।पपनेरिति चेद्य ।

स्रता स्रता पुनः इष्टें। स्रगी स्रां मा च नारकी।

द्रत्याद्यभिमानानां प्रधानविषयत्वं विनानुपपत्तेः । श्रतीतानां बुड्याद्यखिलकार्याणां पुनः स्रष्ट्यभावात् प्रधानस्य त्विदमेव प्रख्यानन्तरं जन्म यद्वुड्यादिरूपेकपरिणामत्यागेनापरबुड्यादिरूपत्या परिणमनमिति । न चात्मनि जन्मादिज्ञानमभिमान एव न भवति पुरुषस्थापि लिङ्गश्वरीरसंयोगवियोगरूपयोजन्ममरणयोः पारमार्थिकत्वादिति वाच्यम्।

न ज्ञाबने कियते वर कहाचित्। नावं भूवा भविता वा न भूयः॥

द्यादिवाक्ये जैन्यादियिति वेचे नेत्यित्ति विश्वास्थानि कान्यादि वान्या विद्वे र प्रवस्त प्रति वेचा यातात्। किन्यु मुख्यादिषु पृष्ठवा वास्थिता ने द्वि र प्रवस्त वाद्ये विद्वे प्रवस्त वाद्ये विद्वा वाद्ये व

न निरोधो न चीत्यित्तर्ने बह्दो न च साधकः। न नुमुद्धने वे मुक्त इत्येवा परमार्थेता । इत्यादिश्वितिविरोधश्चिति। ता परिहरति।

वाङ्मावं न तु तस्वं चित्तस्थिते:॥ ५०॥

बन्धादीनां वर्षेषां चित्र व्यावक्यानात् तत् पृत्रवे वाक्तार्वं क्विदिक्षके विकास क्षित्रकार्वे क्विदिक्षके विकास क्षित्रकार्वे क्विदेश क्षित्रकार्वे । च्रते नेक्विदेश क्रिक्षकार्वे । च्रते नेक्विदेश क्रिक्षकार्वे । च्रते नेक्विदेश क्रिक्षकार्वे । च्रते विकास क्षित्रकार्वे । च्याविक्षकार्वे विकास क्षित्रकार्वे । च्याविक्षकार्वे विकास क्षित्रकार्वे । च्याविक्षकार्वे विकास क्षित्रकार्वे । च्याविक्षकार्वे विकास क्षित्रकार्वे । च्याविकास क्षित्रकार्वे विकास क्षित्रकार्वे विकास क्षित्रकार्वे । च्याविकास क्षित्रकार्वे विकास क्षित्रकार्वे विकास क्षित्रकार्वे विकास क्षित्रकार्वे विकास क्षित्रकार्वे । च्याविकास क्षित्रकार्वे विकास क्षित्रकार्वे विकास क्षित्रकार्वे विकास क्षित्रकार्वे विकास क्षित्रकार्वे । च्याविकास क्षित्रकार्वे विकास क्षित्रकार्वे विकास क्षित्रकार्वे । च्याविकास क्षित्रकार्वे । च्याविकास क्षित्रकार्वे । च्याविकास क्षित्रकार्वे । च्याविकास क्षित्रकार्यकार्वे । च्याविकास क्षित्रकार्वे । च्याविकास क्षित्रकार क्षित्रकार क्षित्रकार क्षित्रकार क्षित्रकार क्षित्रकार विकास क्षित्रकार क्षत्रकार क्षित्रकार क्षित्रकार क्षित्रकार क्षित्रकार क्षित्रकार क्

तीवेबादित्रुतवस्तव प्रमाणम् । पुरुषः समाने। वेश्वयारेकस्यः । इयग्रद्धान्यां मानास्यस्यद्धीपाधिकत्वमृत्तम् । तथा चेश्लम् ।

> बन्धनेत्त्वी सुखं दुःखं मेत्रहापित्त्व नायया । स्वप्ने यथात्मनः खातिः संस्तिने तु वास्तवी ॥

द्रित । मायया मायाखाम् क्रा विश्व विदेश । नन्ने वं तृच्य वन्यय हानं कथं पृष्ठ वार्थः कथं वान्य धर्मा भ्यामिविक विवेक । भ्यामन्यस्य वन्य ने चिक विकार के मादि भिरित ना व्यवस्थित चे दे ने क्र मायमिप पुनः प्रपञ्च्यते । यद्यपि हुः खयोगक पे। वन्यो हिनक पे। च विवेक विवेकी चिक स्थेव तथापि पुन्ठ दे हुः खप्रतिक वन्य स्व भाग द्राव्य व्यवस्थित तथापि पुन्ठ दे हुः खप्रतिक वन्य भाग ना व्यवस्था प्रवाय प्रकृति रिववेके ना सानं द्राप्य नि प्रायम प्रकृति रिववेके ना सानं द्राप्य विवेक ना सानं वि

# युक्तिते। पिन बाध्यते दिङ्मूढवदपरे। चाहते। ५८।

युक्तिमैननम्। श्रिपशब्दः श्रवणसमुख्यार्थः। बाङ्गावमिप पुरुषस्य बन्धादिकं श्रवणमनममावेण म बाध्यते साञ्चाकारं विना यथा दिङ्गूढस्य जनस्य काङ्गावमिप दिग्वैपरीत्यं श्रवणवृक्तिस्यां न बाध्यते साञ्चाकारं विनेत्वर्थः। प्रक्तते चेदमेव बाध्यतः सम् पुरुषे बन्धादिबुड्डिनिष्टिर्त्तनं त्यभावसाद्यात्वारः श्रवणादिना तदुत्पित्त-सम्मावनाया श्रयभावादिति । श्रयवेत्यं याख्येयम् । ननु नियतकारणात् तदुच्चित्तिरित्यनेन विवेकज्ञानमिववेकोच्चेदक-मृक्तम्। तज्ज्ञानं किं श्रवणादिसाधारणमृतान्ति किञ्चिद्वश्रेष रत्याकाञ्चायामाद । युक्तितोऽपौत्यादिस्त्रवम् । श्रविवेको युक्तितः श्रवणतस्य न बाध्यते ने।च्चिद्यते विवेकापरे।चं विना दिख्ने।द्वव-दित्यर्थः । साचात्कारभ्वमे साचात्कारविशेषदर्शनस्यैव विरोधि-त्वादिति॥५९॥ तदेवं विवेकसाचात्कारान्मे।चं प्रतिपाद्येतः परं विवेकः प्रतिपादनीयः । तवादे प्रक्रात्तिपुक्षादीनां विवेकतः सिद्दे प्रमाणान्युपन्यस्थन्ते ।

## अचाचुषाणामनुमानेन बाेधा धूमाहिभिरिव वन्हे:॥ ६०॥

श्रवाच्रवाणामप्रत्यचाणाम् । केचित् तावत् पदार्थाः स्त्रूचभूततत्कार्यदेशादयः प्रत्यचिवद्वा एव । प्रत्यचेणाविद्वानां प्रक्वातिपुरुषादीनामनुमानेन प्रमाणेन बोधः पुरुषिनष्ठपान्यविद्विभविति
यथा धूमादिभिजेनितेनानुमानेन वन्हेः विद्विरित्यर्थः । श्रनुमानाविद्वमप्यागमात् विद्वातीत्वपि बोध्यम् । श्रस्य शास्त्रस्थानुमानप्राधान्यात् तु केवनानुमानस्य मुख्यत्यवेषपन्यासे न त्वागमस्यानपेचिति । तथा च कारिका ।

सामान्यतस्तु दृष्टादतीन्द्रियाणां प्रतीतिरनुमानात्। तसादिष चासिद्धं परेाचमान्नामात् सिद्धम्॥

इति। श्रानेन च स्त्रेणेदं मननशास्त्रमित्यवगम्यते॥ ६०॥ उक्तममाणैः साध्यस्य विवेकस्य प्रतियोग्यनुयोगिपदार्थानां सङ्गृह-स्त्रवेवस्थमाणानुमानोपयोगिकायैकारणभावमपि प्रदर्शयति। सत्तरजन्मसां साम्यावस्था प्रकृतिः प्रकृतेर्भहान् महते। इद्गारे। इद्गारात् पञ्च तन्मानाण्युभयिन-न्द्रियं तन्मानेभ्यः स्थूलभूतानि पुरुष इति पञ्चविं-श्रतिर्गणः ॥ ६९॥

सत्तादीनि द्र्याणि न वैशेषिका गुणाः संयोगिवभागवत्तात्। बचुत्वचबत्वगुकत्वादिधमैकत्वाच । तेषुत्र शास्त्रे श्रृत्यादे च गुण-श्रव्दः पुरुषोपकरणत्वात् पुरुषपश्रवस्थकिनगुणात्मकमहदादि-रज्जुनिमाद्यताच प्रयुज्यते। तेषां सत्तादिद्र्याणां या साम्याव-स्थान्यूनानितिक्तावस्था न्यूनाधिकभावेनासंहतावस्थिति यावत्। स्रकायावस्थिति निष्कर्षः । स्रकायावस्थापनिचतं गुणसामान्यं प्रकातिरित्यर्थः। यथास्रुते वैषम्यावस्थायां प्रक्रतिनाश्रपसङ्गात्।

> सर्चं रजस्तम इति एषेव प्रकृतिः सदा। एषेव संस्थातिर्जनोरस्थाः पारे परं पदम्॥

द्यादिखृतिभिगुणमात्रस्यैव प्रकृतित्ववचनाच । सत्तादीनाः
मनुगमाय सामान्येति । पुरुषव्यावतैनाय गुणेति । महदादिव्यावतैनाय चोपजिच्चतान्तिति । महदाद्ये। पि हि कार्यसत्तादिरूपाः पुरुषोपकरणत्या गुणाच भवन्तौति । तद्व
प्रकृतेः खरूपमेवे।क्तम् । श्रस्या विशेषच्च पञ्चादच्यते । प्रकृतेः
कार्यो महान् महत्तव्य । महदादीनां खरूपं विशेषच्च वच्यते ।
महत्तव्य कार्योऽहङ्कारः । श्रहङ्कारस्य कार्यद्वयं तन्यावाण्युभयमिन्द्रियं च । तवाभयमिन्द्रियं बाद्याभ्यन्तरभेदेनैकादश्यविधम् ।
तन्यावाणां कार्याणि पञ्च स्थूनभूतानि । स्थूनश्रवदात् तन्याः
वाणां स्वत्वाभूतत्वमभ्युपगतम् । पुरुषच्च कार्यकारणविचच्चण

इति । द्राव्ये पञ्चितिकाषः पराष्ट्रं व्याद्रिति स्तः परार्थे नास्तीव्यर्थः । प्रथवा सम्वादीनां प्रव्येकवाक्कानमधं मण्याव्दे । विक्षा पञ्चित्रं निर्माने । प्रमेषम्येने भेदात् तु गुणकमेसामान्यादीनाम नैवान्तर्भावः । प्रतदितिक्ति पदार्थे स्वि तते । प्रवि पुरुषक्ष विकेक्षक्षत्या तदसङ्गृहन्यू नता पद्येत । एतेन साङ्क्ष्यानाम नियतपदार्था स्वप्यान इति मूट प्रखाप छपे चणीयः । दिक्षाची पाकाश्यमेव । दिक्षाचावाकाशादिश्य द्रव्यागानिस्त्र नत् । एत एव पदार्थाः परस्य प्रवेशाप्यवेशास्यां क्षित् तम्र एकमेव क्षित् तृ षट् क्षित्रं षो उश्च क्षित्रं स्वाव्या स्वाव्या स्वाव्या । विशेषस्तु साध्यवेष पर्या निर्मा स्ति मन्त्रवान् । तथा स्वाक्षं भागवते ।

एकसिम्मिप द्वासनी प्रविद्यानीतराणि च। पूर्वसिन् वा परसिन् वा तन्त्रे तन्त्रानि सर्वेशः॥ इति नानाप्रवङ्खानं तन्त्रानास्ट्रिक्षितः द्वातन्। सर्वे न्याय्यं युक्तिमन्त्रासिदुषां किमश्रोमनम्॥

क्ति। एते च पदार्थाः श्रुतिष्विप गणिताः यथा गर्भीपनिषिति। अष्टी प्रक्षतयः घेष्ठम् विकारा द्रित । प्रश्लेपनिषित् च प्रथिवी च प्रथिवी नावा चित्वादिना। एवं मैंबेये।पनिषदादिष्विप । अष्टी च प्रक्षतयः कारिकया व्याख्याताः।

मूजप्रक्षातिर विक्रातिमें इदाद्याः प्रक्रातिविक्रतयः सप्त । चोष्डणकस्तु विकारे। न प्रकृतिने विक्रातिः पुरुषः।

र्रात । एकमेवादितीयं तश्चमिति श्रुतिस्मृतिम्यादस् सर्व-तश्चानां पुरुषे विखापनेन श्वतिश्वित्तामदभेदेनेस्यविरोधः । वक्स् सन्त्रीभावेनावस्थानं न तु नाश्च रुति तदुक्तम् ।

#### त्रावीज्ञानमधापर्यं एकमेवाविकस्थितम्।

श्रविक स्थितमविभक्तम्। एतत्र ब्रह्ममौमां साभाग्येऽद्वितप्रवक्षाने विद्योषपपादितम्। विशेषस्त्वयं यत् सैश्वरवादेऽन्यतन्त्रानां तन्नेवाविभागादीश्वरचेतन्यमेवैकं तन्त्रम्। निरीश्वरवादे तृ विवेणिवदन्योन्याविभक्तत्रयेकिस्मान् कृटस्थे तेजोमण्ड स्वदादित्यन्यक्षेत्रे प्रक्रव्यास्यस्य सहरादेरिवभागादास्यवैकं तन्त्र- क्षिति तथा च वद्यति । नाद्वितश्रुतिविरोधे जातिपरत्वादिति ॥ ६९ ॥ एतेषु पदार्थेषुचाचुषास्यामनुमानेन वेष्यं प्रति- पादयति स्वजातेन ।

#### खूशात् पञ्चतकातसः । ६२ ।

बीध इत्यनुवर्तने खूवं नावचाचुषमेव तच तचाचकार्वनवीः क्रम्। ततः खूवभूतात् कार्यात् नावारणतया तचावानुमानेन खूवविवेकते। वीध इत्यथः। साकाश्यमाधारण्याय खूबलनव बाद्योन्द्रयशास्त्रगुणकलं शानादिविशेषवर्ष्यं वा। तचावाणि च यक्तानीयेषु शानादिविशेषवर्थं न निष्ठति तच्चानीयानां शब्द-खर्थक्यरसम्भानामाधारभूतानि सच्चाद्याणि खूबानाम-विशेषाः।

तियां स्तियां स्तुत्र त्या वासीन त्यावता सृता। न प्राक्ता नापि घेरासी न मूढावाविधे विषः ॥

इति विष्णुप्राणादिन्यः । श्रासावनर्शः तेषु तेषु भूतेषु निमानावास्तिष्ठनीति क्वाता धर्मधर्मभेदादृव्याणामपि तत्रावता स्मृता । ते च पहत्थाः श्रान्तचे रमूटाखाः स्मृता । ते च पहत्थाः श्रान्तचे रमूटाखाः स्मृता । ते च पहत्थाः श्रान्तचे रमूटाखाः स्मृता एकरूपतात् । तथा च श्रान्तादिविशेषश्चर्यस्वादिमत्त्वः सेव भूतावां शब्दादितन्त्रावतिक्याश्यः । श्राताऽविशेषिणोऽ

विशेषमिक्त्वता इति । शानां मुखाताकं घोरं दुःखाताकं मूढं मे द्वाताक्षकम् । तन्मावाणि च देवादिमावभाग्यत्वेन किवलं मुखा-त्राकात्वेव मुखाधिक्यादिति । श्रवेदमनुमानम् । श्रपकर्षकाष्ठा-पद्मानि ख्रूलभूतानि खविशेषगुणवद्द्योपादानकानि ख्रूलताङ्क्-टपटादिवदिति । श्रवानवस्थापन्या स्रस्त्रमादायेव मार्थः पयं-वस्यति । श्रनुकूलतकेश्वाव कारणगुणक्रमेण कार्यगुणोत्पन्नेवा-धक्यातिरेकेणापरिद्यायत्वम् । श्रुतिस्मृतयश्वेति । प्रक्षतेः श्रव्द-स्राशीदिमन्त्वे तु वाधकमित्ता ।

> श्रव्दसार्शविहीनं तद्रूपादिभिरसंयुतम्। त्रिगुणं तच्चगद्योनिरनादियभवाष्ययम्॥

द्रित विष्णुप्राणादिवाक्यजातम्। बुद्धु हङ्कारये स्य शब्द्स्यर्शा-दिमचे भूतकारणत्य प्रतिस्नृतय एव बाधिकाः सन्ति । बाद्योन्द्रियद्या-द्याजातीयविशेषगुणवन्त्रस्यैव भूत् चन्न्यणत्वे न त्योरिप भूत्त्वापच्या स्वस्य स्वकारणत्वानुपपचिरित । नम्बेवं कारणद्रव्येषु रूपाद्य-भावे तन्त्रावरूपादेः किं कारणिनिति चेत् स्वकारणद्रव्याणां न्यूनाधिकभावेनान्योऽन्यं संवागिवशेष एव हरिद्रादीनां संवागस्य तदुभयारअद्वये रक्तरूपादिहेतृत्वदर्श्वनात् । दृष्टानुसारेण स्वाश्च-यहेतृसंयोगानामेव रूपादिहेतृत्वस्थाने तार्किकाणां परमा-णुषु रूपकस्यनं तु हेयम् । सजातीयकारणगुणस्यैव कार्यगुणा-रस्मकतेति तु तेषामि न नियमः। वसरेणुमहन्त्वादाववयव-बज्जत्वादेरेव तरिपि हेतृत्वाभ्यपगमादिति दिक् । दृन्द्रियानमानं चाकाशानुमानवदृश्चनस्यश्चनवचनादिभिः प्रत्यचाभिष्टं चितितेति तद्व नेक्तम् । तन्त्रान्तरेण तन्त्वान्तरानुमानानामेव प्रक्ततत्वा-दिति न न्यूनता । तन्नावाणां चोत्पची योगभास्थोक्तप्रक्रियैव ग्राच्या। यथा इङ्काराच्छ्य्तन्यावं तत्वा इङ्कारवद्धताच्छ्य्-तन्या वाच्छ्य्यार्थगुणकं सार्थतन्या वन्। एवं क्रमेणे के कगुण इङ्घा तन्या वाच्युत्पद्यन्त इति। या तु।

> त्राकाशक्तु विकुवाणः सार्थमानं सवर्जे ह। बनवानभवद्वायुक्तस्य सार्थीः गुणेः मनः॥

इत्यादिना विष्णुपुराणे साथे।दितन्याबस्तिराकाशादिस्तुब-भूतचतुष्टयादुक्ता । सा भूतरूपेण परिणमनरूपेव मन्तवा। स्वाकाशादीनि जन्नानानि हि स्त्रूबभूतानि सस्ते। स्र्रेण स्वानुगततन्यावाः स्त्रीपष्टस्मतः परिणमयन्तीति॥ ६२॥

## बाह्याभ्यन्तराभ्यां तैश्वाइङ्गारख। ६३॥

वाद्याभ्यन्तराभ्यामिन्द्रियाभ्यां तैः पञ्चतन्त्रावैद्य कार्येक्ताकारणतयाद्यद्वानुमानेन वेषि द्रव्यर्थः। श्रद्धारस्वाभिमानष्टक्तिमनःकरणद्व्यं नत्वभिमानमानं द्रव्यस्वि लेकि द्रव्योपादानत्वद्रश्चनात्। सृषुःचादावद्वद्वारष्टक्तिनाशेन भूतनाश्चमपङ्गाद्वासनाश्चयत्वेनेवाद्वद्वाराख्यद्रव्यसिद्वेद्विति। श्रवेत्यमनुमानम्। तन्त्राःवेन्द्रयाष्यभिमानवद्व्योपादानकान्यभिमानकार्यद्रव्यतात्। यद्वैवं तद्वीवम्। यथा पुरुषादिरिति। नन्यभिमानवद्व्यमेवासिद्वविति चेद्दं गार द्रव्यादिष्टक्युपादानत्या चचुरादिवत् तिसद्विः।
श्वनेन चानुमानेन मनश्चाद्यतिरेकमावस्य तत्कारणत्वा प्रसाधात्वात्। श्वत्र चायमनुकूलक्तवैः बद्ध स्यां प्रजावेयेत्वादिश्चृतिभ्यस्तावद्भुतादिस्कष्टेरभिमानपूर्वकत्वाद्वृद्विष्टक्तिपूर्वकस्कृते कारणतयाभिमानः सिद्वः। तव चैकार्थसमवायप्रत्यासक्त्वैवाभिमानस्य

सिहरेतुलं खाववात् कस्यत द्रति। नन्धेवं कुलालाहद्वारस्यापि घटोपादानस्वापच्या कुलालमुक्ती तद्गाः करणनाशे तिव्वितिन् घटनाशः स्यात्। न चैतद्युक्तम्। पुरुषान्तरेण स एवायं घट द्रति प्रत्यभिद्यायमानस्वादिति। मैवम्। मृक्तपुरुषभे। गहेतुपरिणामस्यैव तद्गाः करणमे चोत्तरमुच्छेदात्। न तु परिणामसामान्यस्यानाः-करणस्वरूपस्य वेच्छेदः क्षत्राधं प्रात्त नष्टमप्यनष्टं तद्ग्यसाधारण-स्वादिति येगस्वे मृक्तपुरुषोपकरणस्याप्यन्यपुरुषायसाधकत्व-सिद्देरिति। श्रयवा घटादिष्वपि हिर्ण्यगभाहद्वार एव कारण-मस्तु न कुलालाद्यहद्वारस्वयापि सामान्यवाप्ते न व्यभचारः समिष्टवृङ्घाद्यपादानिकेव हि स्विः पुराणादिषु साङ्ग्ययोगये। स्व प्रतिपाद्यते न तु तदंश्व्यष्टिवृङ्घाद्यपादानिका यथा महाष्टिय्या एव स्थावरजङ्कानाद्यपादानस्वं न तु एश्विवंश्वेषहोहादेरिति॥ ६३॥

#### तेनान्तः करणस्य ॥ ६४॥

तेनाइद्वारेष कार्येष तत्कारणतया मुख्यस्थानः करणस्य मह-दाख्यबृद्धेरनुमानेन बोध हत्वर्थः। श्रवाप्ययं प्रयोगः। श्रह-द्वारद्र्यं निश्चयष्टिन्तमृद्योपादानकं निश्चयकार्यद्रयालात्। यद्भैवं तद्भैवं यथा पुरुषादिरिति। श्रवाप्ययं तकः सर्वोऽपि केकः पदा-धेमादी खक्षपता निश्चित्व पश्चादिभमन्यते। श्रवमदं मयेदं कत्व्यमित्यादिकपेणिति तावत् विद्यमेव। तवादद्वारद्रयकार-णाकाञ्चन्यां क्रच्योः कार्यकारणभावेन तदःश्रवयेगरेव कार्यकार-णाकाञ्चन्यां क्रच्योः कार्यकारणभावेन तदःश्रवयेगरेव कार्यकार-णभावे। खाचवात् कल्यते कारणस्य क्षण्वाभेन कार्यक्षणिकाभ-स्थान्यागिकत्वादिति। श्रुताविष च ईचाच्यके तदेश्वतेत्वादी। यभाव्यक्षत्वद्वित एव तदितराखिलस्विरवगम्यत इति। सद्ध-श्रेकमेवानः करणं क्षणिनेहेन विविधं साघवात्। गुषाचीभे नायमाने महान् बादुवभूव ह। मना महांच्य विद्येव एकं तदुन्तिभेदतः ॥

इति खेषात्। पञ्च हिन्नेने विद्या इति वेदानस्वेष प्राणह हानविषया मनसे (प्रिंप हिन्नावभेदेन बद्धाविद्वेष । प्राण्या निष्यादि हिन्निभिरिव श्रमसं श्रयनिद्राको धादि हिन्निभिर्मि स्प्रया निष्यादि हिन्निभिर्मि श्रमसं श्रयनिद्राको धादि हिन्निभिर्मि स्प्रया मन्त्रा-दिप्रवेशास्त्र पात्र स्राण्या मन्त्रा-दिप्रवेशास्त्र पात्र स्राण्या पात्र स्राण्या पात्र स्राण्या पात्र स्राण्या प्राप्त स्राण्या प्राप्त स्राण्या प्राप्त स्राण्या प्राप्त स्राण्या स्राप्त स्राण्या स्राण्

श्रहमर्थे। द्या थे। द्यं चित्रात्मा वेदनात्मकः। धनिक्वत्रद्रमस्यास्य बीजं विद्धि महामते ॥ धनस्यात् प्रथमे। द्विद्वाद्रक्षुरे। द्विभिनवाक्वतिः। निस्यात्मा निराकारे। बृद्धिरिस्थभिधीयते॥ श्रस्य बृद्ध्यभिधामस्य याक्षुरस्य प्रपीनता। सक्कस्यक्रिपणो नस्यास्त्रित्तन्ते। मनाऽभिधा॥

इति। श्रहमर्थे। इत्यास्य स्वास्य मान्यम्। श्रव वाक्ये वीजाहर-न्यायेनैकस्यैवानः करणष्टचस्य ष्टिनमात्रक्षेण चिनाद्यात्यावस्था-भेटाः क्रामकास्त्रिविधाः परिणामा उत्ता द्रात । सङ्ख्यारस्य चाव चन्ताष्टान्तकस्य चिनस्य बुद्वावेवान्तभावः। श्रद्धारस्य चाव वाक्ये बुद्वावन्तभावः। ६४॥

#### ततः प्रकृतेः ॥ ई ५ ॥

तता मद्रमञ्चात् कायात् कारणतया प्रष्ठातेरनुमानेन वेश्व द्रावर्षः। ज्ञानःकरणसामान्यस्थापि कार्यस्यं नावदेकरा पञ्चित्वः- यज्ञानानुत्पच्या मध्यमपरिणामतया देशादिवदेव विद्वं श्रुतिस्तृति-मामाण्याच । तस्य च मक्तिकार्थेत्वेऽयं मयोगः। मुखदुःखमाइ-धर्मिणी बुद्धिः सुखदुःखमाइधमेकद्रवाजन्या कार्यत्वे सति सुख-दुःखमे। इत्याकत्वात् कान्ताद्विदिति कारणगुणानुधारेणीव कार्यमुचौत्तित्वं चानानुकूचस्तर्कः श्रुतिस्मृतये। उपीति मन्तव्यम्। नन् विषयेषु मुखादिमन्ते प्रमाणं नान्ति। प्रश्नं मुखीत्वाद्येवानु-भवात्तत्कयं कान्तादिविषये। दृष्टान्त इति चेत्रे। मुखाद्या-वाकवुडिकार्यतया स्वक्षुखं पन्दनमुखनित्वाद्यनुभवेन च विषया-चामपि युखाद्धिमैकत्विषद्धेः श्रुतिसृतिमामाष्याच । किञ्च वस्यान्वयवातिरेकी मुखादिना सन्द दृष्ट्येते तस्यैव मुखाद्युपादानत्वं कस्यते। तस्य निमित्तत्वं परिकस्यान्यस्थापादानत्वकस्पने कारण-द्वयकत्यनागीरवात् । श्रापि चान्योऽत्यसंवारेन प्रत्यभिच्चया च विषयेषु सर्वेपुरुषसाधारणस्थिरसुखसिद्धिः। तत्युखग्रहणाया-सामये हिमिनयमादिकत्यनागीरयं च फलमुखलाम दोषावद्यम्। न्रान्यथा प्रत्यभित्रयावयव्यविद्विप्रविद्वात् तत्कारणादिकस्यनागीर-वादिति। विषयेऽपि मुखादिकं च मार्कछ्डेये प्रीक्तम्।

तत् सन्तु चेतस्यथवापि देहे सुखानि दुःखानि च किं ममात्र ।

द्गति। त्रहं मुखीत्यादिमत्ययस्तु। त्रहं धनीत्यादिमत्ययवत् स्वसामिभावात्यसम्नन्धविषयकस्तेषां मत्ययानां समवायसमन्ध-विषयकत्यक्षमिनिरासार्थं तु सुखिदुःखिमूद्रेभ्यः पुक्षो विवि-त्यते शास्त्रीष्ट्रिति। शब्दादिषु च सुखाद्यात्मतात्यवद्वार एकार्थ-समवायात्। त्रस्तु वा शब्दादिषु साचादेव सुखमुक्तममाणेभ्यः। विषयमतस्त्रस्त्रस्त्र बुद्धिमावशास्त्रतं फलवन्तात्। यत् तु विषया-सम्प्रवेशमकाले शान्तिस्त्रं सास्त्रकं सुषुप्रादेश व्यञ्चते तदेव बुद्धि- धर्म श्रात्मस्खमुच्यत इति। यद्यपि वैशेषिकाद्या श्रिप तार्किकाः मपच्चे ज्यथापि कार्यकारणव्यवस्थामनुमिनते तथापि वज्जवश्रुति-स्राृत्युपोद्वजनेनास्माभिरनुमितेव व्यवस्था मृमुच्चभिक्पादेया मृज-श्रीयच्यदेषिण परानुमानानां दुवेबत्वात्। श्रुत एव तक्षाप्रति-ष्ठानादिति वेदान्तस्ववेणाप्रतिष्ठादेषितः केवजतकी प्रान्तः। तथा मनुनापि।

> श्राषं धर्मी।पदेशं च वेदशास्त्राविरे।धिना। यस्तर्केणानुबन्धने स धर्मं वेद नेतरः॥

द्रति वेदाविबद्धतिकस्यैवार्थनिस्रायकत्वमुक्तम्। तस्रात्।

त्रीतवः त्रुतिवाक्येभ्या मन्तवञ्जीपपन्तिभः।

इत्यादिवाक्येभ्यः श्रवणसमानार्थकमेव मननं वजवत्। श्रव्या-कारं मननं तु परेषां दुवैजम्। एवं पुक्षेऽिष वुखदुःखादिमक्वेन तेषामनुमानं वज्जजश्रव्यादिविरे। धाद्देजमिति दिक्। मक्कतिगत-विशेषं च पञ्चाद्वस्थामः॥ ६५॥ नम्बिखजज्जेभ्यः पुक्षविवेक एव मुक्तीः हेतुस्तत् किमधं जन्दानामन्थे। उन्यविवेकोऽव दर्शित इति चेत्। मक्कत्यादितक्वोपासनया सक्त्रश्रुश्चं विवेकस्थाप्यपेक्तित-त्वादिति। कार्यकारणमृद्र्या मक्कतिपर्यन्तस्थानुमानेन विवेकतः विद्विमुक्ता यथाक्तकार्यकारणभावश्रूत्यस्य पुक्षस्य मकाराक्तरे-णानुमानतस्त्रथा सिद्विमादः।

### संइतपरार्थतात् पुरुषस्य । ६६॥

संइननमारस्थाकसंयोगः स चावयवावयव्यभेदात् प्रक्वतिकार्यसा-धारणः। तथा च संइतानां प्रक्वतितत्कार्याणां परार्थत्वानुमानेन परुषस्य वेश्व इत्यर्थः। तद्यसा विवादास्यदं प्रक्वतिमहदादिकं परार्थे खेतरस्य भागापवर्गं कलकं संहतस्वात् श्रम्यासनादिवदित्य-नुमानेन प्रकृतेः परेाऽसंइत एव पृक्षः विज्ञाति तस्त्रापि संइतत्वे-उनवस्थापने:। पातञ्जले च पराधं संदत्व कारित्वादिति स्व-कारेणानुमानं क्वतं तत्तु यथात्रुतमेवाक्यावयववाधारणम्। इतरसाहित्वेनार्थक्रियाकारित्वस्थैव संहत्य कारिताशब्दार्थेत्वात्। प्रवस्तु विषयमकाश्रक्षायां खार्थिकियायां नान्यरपेद्यते निन्धः प्रकाशक्ष्यतात्। पुरुषस्यायंसन्तन्तात्रे बुद्धिच्यपेचणात्। समन्धत्त् नासाधारण्यथिकियेति। श्रव च न वा श्ररे सर्वस्य कामाय सर्वे प्रियं भवत्यात्मनस्तु कामाय सर्वे प्रियं भवतीत्यादिः श्रुतिस्रातयोऽनुकूलतकीः। श्रन्यच मुखारिमत् प्रधानारिकं यरि सस्य मुखादिभागार्थे स्यात् तदा तस्य माचात् सन्नेयत्वे कर्न-कटैविरे छै। नहि धर्मिभानं विना सुख्या भानं समावति । श्रहं सुखीब्येवं सुखानुभवादिति । श्रिप च संइन्यमानानां बह्ननां मुणानां तत्कार्याणां चानेकविकाराणामनेकचैतन्यगुणकच्यनायां गीरवेण जाचवादेक एव चित्रकाशरूपः पुरुषः सर्वेषं इतेभ्यः परः कस्ययितं युज्यत इति । श्रनेन स्रवेण निमिनकारणतया पुरुषा-नमानमुत्रां प्रवाधेस्याखिलवस्तु संहनननिमिन्नत्ववचनात्। स्नत एव सर्गाद्युत्पन्नं पुरुषं प्रक्तत्य विष्णुपुराणादे स्मर्थते।

> निमित्तमाबमेवारी। स्ट्यानां सर्गकर्मणि। प्रधानकारणीभूता यता वै स्ट्याक्षक्षयः॥ गुणसाम्यात् ततस्त्रसात् स्वेत्रश्वाधिष्ठितान्त्राने। गुणयञ्चनसम्भूतिः सर्गकाले द्विजोत्तम॥

द्रवादिचेत्रज्ञाधिष्ठानं चायमाप्तपृत्तवार्थस्य संयोगमावं मुख-यञ्जनं महत्तवं कारणतया निमुखात्मप्रधानयञ्चकत्वादिति। तदेवमचाचुषाणामनुमानेन सिड्विस्ता ॥ ६६॥ इदानीं सर्वे-कारणत्वीपपचये प्रक्वतिनित्यत्वमुपपाद्यते पुरुषकीटस्थ्यविद्युर्थम्।

# मूखे मूजाभावादमूखं मूजम्॥ ६०॥

बयोविंशतितस्वानां मूलमुपादानं प्रधानं मूलशून्यम्। श्वन-बस्यापन्या तब मूलान्तरासस्मवादित्यर्थः॥ ६०॥ ननु।

तसाद्यक्तमृत्यसं विगुणं दिजसनमः।

द्रव्यादिमा प्रधानस्थापि पुरुषादुत्पनिश्रवणात् पुरुष एव प्रक्ततेर्मू लं भवत् पुरुषस्थ निव्यतया च नानवस्थाविद्यादारकतया च न पुरुषकाटस्थ्यदानिः। तथा च स्वर्यते ।

नद्मादज्ञानमूबेर्द्धं संवारः पुरुषस्य दि।

द्रवाश्कार।

## पारम्पर्येऽध्येकव परिनिष्ठेति सम्ज्ञामावम् ॥ ६८॥

श्रविद्यादिद्वारेण परम्परया पुरुषस्य जगम्मू जनारणाने अवे-किसानिद्यादी यन कुनि चिन्निये द्वारे परम्परायाः पर्यवसानं भविष्यति पुरुषस्यापरिणामित्वात्। स्रतो यन पर्यवसानं सैव निन्या प्रकृतिः। प्रकृतिरिष्ठ मूजकारणस्य सञ्ज्ञामानित्यर्थः ॥ ६८॥ नन्येवं पञ्चविंश्यतितन्त्वानीति ने।पपद्यते महन्तव्वकारणा-यात्रापेच्यापि जङ्गत्वान्तरापनेरित्याश्येन मूजसमाधानमाइ।

## समानः प्रकृतेद्वाः॥ हिं ॥

बज्जतन्तु प्रक्ततेमे लकारणविचारे द्योविंदिमतिवादिने। रावयेः समानः पद्धः। एतदुक्तं भवति यथा प्रक्रतेन्यिकः स्रूबने एवम-विद्यासा स्रुपि। श्रविद्या पञ्चपवषा मार्डभूता महातानः।

द्रस्यादिवाक्येः। श्रात एकस्या श्रवश्यं गैष्युत्पत्तिकैत्तया। तक प्रकृतरेव पृक्षसंयोगादिभिरभियातिकृपा गौष्युत्पत्तियुत्ता। संयोगानच्योत्पत्तिः कथ्यते कर्मचानयोरिति कैर्मिवाक्ये प्रकृति-पृक्षयोगीष्योत्पत्तिसारणात्। श्रवद्यायाञ्च क्वापि गैर्गणोत्पत्त्यः श्रवद्यायाञ्च क्वापि गैर्गणोत्पत्त्यः श्रवद्यायाञ्च क्वापि गैर्गणोत्पत्त्यः श्रवद्यात् तस्या श्रवद्यात्त्वस्यवद्याच्येयानौति। श्रवद्याः किथ्याचानकृपा बृद्धिः प्रकृतिपुक्षयोः समान एव न्याय द्रव्यथः।

यतः प्रधानपुरुषे। यतस्रेतस्रराचरम्। कारणं सक्तस्यास्य स ने। विष्णुः प्रसीद्तु ॥

इत्यादिवाक्येः पुरुषस्याप्युत्पत्तिश्रवणादिति भावः। तथा च पुरुषस्येव प्रक्षतेरपि गाण्येवेात्पत्तिः। नित्यत्वश्रवणादित्यपि समा-निर्मात। तसात् प्रक्षतिरेवे।पादानं जगतः प्रक्षतिधमस्याविद्या जगन्निमनकारणं तथा पुरुषे।ऽपीति सिद्यम्। यत् तृ।

> श्रविद्यामाज्जरव्यक्तं वर्गेप्रवयधर्मिणम् । वर्गेपवयनिर्भेक्तं विद्यां वै पञ्चविश्वकम्॥

इति मेाचधर्मे प्रक्षतिपुरुषये। रविद्याविद्येति वचनं तत् तदु-भयविषयतये। पचरितमेव परिणामित्वेन हि पुरुषापेच्यया प्रक्षति-रवतीति तस्या चविद्याविषयत्वम् ज्ञम्। यवमेव तस्यान् प्रकरणे खखकारणापेच्या भूतानां कार्यजातमविद्येत्यकां खखापेच्यया च खखकारणा विद्या चेति। पुरुषस्य परिणामरूपं जगहुपादानत्वं तु प्रक्षत्वे। पाधिकमेव कटेत्वादिव च्छुतिस्मृत्यो । चन्ययास्थू चमनण्ड चुचित्यादिश्च तिविरोधापने रिति मन्त्यम्। मायाश्च सेन प प्रक्रातिरेषे च्यते मायां तु प्रक्रातं विद्यादिति श्रृता । श्रयमात्रायी एजते विश्वनेतत् तिद्यांचाच्या नायया विन-बद्धः । इति पूर्वप्रकान्त्रमायायाः प्रक्रातिचकपतावचनात् ।

> वर्त्व रजस्तम द्रांत प्राक्ततं तु गुणवयम् । एतन्ययी च प्रक्रातिमाया या वैच्णवी श्रुता॥ से हितन्ये तक्कणेति तस्यास्ताहम्बद्धप्रजाः ।

द्यादिस्मृतिभ्यस् । न तु ज्ञाननाष्ट्याविद्या मायाश्रव्यां निव्यत्वानुपपणेः । किञ्चाविद्याया द्रव्यत्वे श्रव्दमानभेदो गुणत्वे च तदाधारतया प्रक्रातिविद्धिः पुरुषस्य निर्गुणत्वादिभ्यः । श्रय द्रव्य-गुणक्मैविखच्चणैवास्माभिरविद्या वक्तव्येति चेन्न ताहक्पदार्थाः भतीनेक्कत्वादिति ॥ ६९ ॥ नन्वेषं चेत् प्रक्रातिपुरुषाद्यनुमान-प्रकारोऽस्ति तर्षि सर्वेषामेव कथं विवेक्सननं न जायने तवाह ।

#### व्यधिकारिनैविचात्र निवमः॥ ७०॥

श्रवणादाविव मननेऽप्यधिकारिणस्तिविधा मन्दमध्यमेशनमा द्रायते न वर्षेषामेव मननिवमः कुनकादिभिमेन्दमध्यमयोवीध-सत्प्रतिपद्यमास्यादित्यर्थः । मन्देर्हि बौद्वाद्यक्रकुनकेजातेनो-क्तानुमानानि बाध्यन्ते । मध्यमेख्य बुद्वाद्यक्रीरेव विद्वापिख्यीः सत्प्रतिपद्यितानि क्रियन्ते । श्रत उन्नमाधिकारिणामेवैनाद्य-मननं भवतीति भावः । प्रक्ततेः खरूपं गुणवाम्यं प्रागेवेक्तम् । स्वस्यभूतादिकं च प्रविद्वमेवास्तीति ॥ ७० ॥ श्रवशिष्टयोमेदद-स्वारयोः खरूपमाद स्वाभ्याम् ।

#### मइदाखमाद्यं कार्यं तद्मनः॥ ७९॥

मञ्चरास्त्रमाद्यं कार्यं तन्त्रने। मननमत्र निस्त्रय-साहृत्तिका बुद्धिरित्यर्थः। H यदेनिद्धस्तृतं बीजं प्रधानपुरुषात्मसम् । महत्तस्त्रिमित प्रेश्तां बुद्धितस्त्रं नदुच्यते ॥ इत्यादिवाक्येभ्या बुद्धेरेवाद्यकार्यस्वावगमात्॥ ७९॥

#### चरमो(इङ्कार: ॥ ७२ ॥

तस्यानन्तरो यः से। इन्द्वरोतीत्वहन्द्वारे। श्रीमानव्यक्ति द्ववः ॥ ७२ ॥ यते। श्रीमानव्यक्ति । इन्द्रारे। श्रीमानव्यक्ति । प्रमानव्यक्ति ।

### तत्कार्यत्वमुत्तरेषाम्॥ ७३॥

सुगमम्। एवं तिस्त्रीं व्याख्याय पानस्त्वाशक्कापासा॥ ७३ ॥ नन्येवं प्रक्रतिः सर्वेकारणमिति श्रुतिस्वृतिविरोध द्रव्याशक्कायाः मारु।

## स्राबहेतुमा तद्वारा पारम्पर्येष्यगुवन्। ७४॥

पारम्पर्येऽपि साचादहेनुत्वेऽप्याद्यायाः प्रक्षतेर्हेनुताहङ्कारादिषु महदादिद्वारान्ति । यथा वैशेषिकमतेऽणूनां घटादिहेनुता ह्यणु-कादिद्वारेवेत्वर्थः ॥ ७४ ॥ नमु प्रक्षतिपृक्षयोक्तभयोरेव नित्यत्वात् प्रक्षतेरेव कारणत्वे किं नियामकं तनाह ।

## पूर्वभावित्वे द्रयोरेकतरस्य इाने उन्यतस्योगः॥ ७५॥

द्यारेव पुम्प्रक्रत्योरिखनकार्यपूर्वभावित्वे प्येकतरस्य पुरुषस्या-परिणामित्वेन कारणताहान्यान्यतरस्याः कारणत्वीचित्यमित्वर्थः। पुरुषस्यापरिणामित्वे चेदं बीजम्। पुरुषस्य संहत्यकारित्वे परा-येत्वापन्त्यानवस्था। श्रमंहत्यकारित्वे सर्वेदा महदादिकार्ये प्रसङ्गः। प्रकृतिद्वारा परिणामकस्यने च नाधवात् तस्या एव परिणामे। इस् पुरुषे तु सामित्वेन स्रष्टृत्वोपचारे। यथा वोधेषु वर्तमानी जयपराजया राजन्यपचर्यने तत्पास्त्र स्रुष्टुः स्रभोकृत्वेन तत्सामित्वादिति। किन्न धर्मि ग्राइकमानेन कारणत्मेव प्रक्रतेः विद्वा नान्यकारणाकाञ्चाल्ति। यथा धर्मि ग्राइकममाणेन द्रष्टृतया पुरुषसिन्द्री नान्यद्रष्ट्राकाञ्चेति। त्रपि च पुरुषस्य परिणामित्वे कदाचिन्नचुमेनत्रादिवद्गस्थलमि स्थात्। तथा च विद्यमानमिप
मुखबुःखादिकं न न्नायेत तत्रसान्धं मुखी न वेत्वादिसंग्रयापिनः।
त्रतः सदा प्रकाश्चरूपलानपायेन पुरुषस्थापरिणामित्वं विद्याति।
तदुक्तं योगस्वेण सदा न्नात्रास्त्र न्यस्यापरिणामित्वादिति। तद्गाय्येण च सदा न्नानविषयत्यं तु पुरुषस्थापरिणामित्वं परिदीपयतीति। सदा प्रकाश्चरूपत्वेऽपि यथा
नैकदा वित्यप्रकाशत्वं तथा बच्चामः॥ ७५ ॥ प्रक्रतेर्युगपत्कारणत्वापपत्तये विभृत्वमिप प्रतिपादयित।

### परिच्छिन्नं न सर्वे।पादानम्॥ ७६॥

सर्वीपादानं प्रधानं न परिक्तिसं यापकिनवर्थः। सर्वीपादान्त्रत्मव हेनुगर्भविशेषणम्। परिक्तिसे नद्यस्थावादिनि। ननु प्रक्ततेरपरिक्तिस्त नेपपद्यते प्रकृतिहि सत्तादिगुणवयादिनिरिक्ता न भविन सन्तादीनामनद्वनैतं नद्रपत्तादित्यागानिस्वान्। येगास्वभाष्याभ्यां सास्त्रव्यभूनत्वाच। नेषां च सन्तादीनां खघुत्व-चलत्यम् स्वादीनां खघुत्व-चलत्यम् स्वादीनां खघुत्व-चलत्यम् स्वादिभागाद्यच्य नेपपद्यन्त इति। स्वाच्यते। परिक्तिसत्त्वमव देशिकाभावमित्योगिनावक्तेदकाविक्तात्व नद्रभावस्य स्थापकत्त्वम्। नया च जगकादणत्वस्य, देशिकाभावमित्योगिनावक्तेदकाविक्तात्वम्। तथा च जगकादणत्वस्य, देशिकाभावमित्योगिनावक्तेदकाविक्तात्वम्। यथा

माणस्य स्वावरजङ्गमाद्यसिन्धश्चरीरस्यापकत्वं माणत्वसामान्धेनी-स्थते माणस्यक्तीनां सर्वदेशसन्त्यात्। तद्दत् मक्वतेर्थापकत्व-मिति। मक्वतेरिक्रयेकत्वादिकं च साधन्धेवैधन्धस्त्रे मितिपादिय-स्थानः॥ ७६॥ न केवलं सर्वे।पादानत्वात्। श्विपित्।

### तदुत्पत्तियुतेय। ७७।

तेषां परिक्तिः नामृत्यित्रवणाः । त्रव यहसं तत्रार्धेमित्वा-हित्रृतिषु मरणधर्मेकलेन परिक्तिः स्थात्यन्यवगमात् । त्रुत्यन्त-रेभ्यस्येखर्थः ॥ ७७ ॥ इहानीं प्रक्तिकारणते।पपन्तयेऽभावाहि-कारणतां निरस्यति ।

## नावसुने। वसुसिद्धिः। ७८।

श्रवस्तुनेाऽभावात्र वस्तुविड्विभावेत्यित्तः । श्रश्रशृङ्गास्त्रगरु-त्यन्या मास्त्राद्यनुपपनेः। तददर्शनास्रेत्ययेः॥ ७८॥ ननु सग-दप्यवस्त्रेवास्तु सप्तादिवदिति तवारः।

#### बनाधाददुष्टकार्यजन्यताच नावसुत्वम्। ७६ ।

समपदार्थस्वेव प्रपच्चस्य बाधः श्रुत्वादिमनार्थेनेत्वि । तथा श्रुष्ट्यातिमादेरिव दुष्टेन्द्रियादिजन्यत्वमपि नात्ति देशकस्यने प्रमाणाभावादित्वते न कार्यस्यावस्तुत्विमत्वर्थः । ननु वाचारस्मणं विकारे नामधेयं स्वित्तिकेत्वेव सत्वामत्वादिश्चतिभरेव प्रपच्चस्य बाधो बाधावाविद्यास्त्रदेशकाऽपि स्वकारणेऽस्तीति चेत्र । स्वृष्टान्यसिञ्चन्ययानुपपच्या स्वकारणापेच्वकस्त्रीर्यकपामचपरत्वात् नाद्यस्वास्त्रानामन्यया स्वद्यादिवाक्यविरोधाच । किन्च श्रुत्वा प्रपन्नवाच श्रात्वाव्या प्रस्तात्वावर्षाचे प्रपन्नवाच वाधेन नद्दो- प्रित्तार्थ पृत्तः संग्रवाप्तिच्चित । श्रत एव बाधावाधादिः

वैधन्यादुपस्ताच जाग्रत्यपद्यस्य सप्तसपुष्पादितुस्यत्वमितिर्वन्तेन प्रत्याचष्टे वेदान्तस्य स्वयम्। वैधन्यादुपस्थाच न सप्ताद्विदिति नाभाव उपस्त्रेन्द्वेन्द्वेतित। नेति नेतीन्वेदं विधवान्त्रानि च विवेद्वपराष्येव न तु स्वरूपतः प्रपद्यनिष्वेधपराणि प्रक्रतेतावन्तं प्रतिषेधतीति वेदान्तस्वात्। एवमन्यान्यपि वान्त्रानि ब्रह्मनीमांसाभायोऽस्वाभिर्योख्यातानि ॥ ७९ ॥ नावस्तुने। वस्तुसिद्विदिति यदुन्नं तव हेतुमाइ।

## भावे तद्योगेन तत्विद्विरभावे तदभावात् कृतस्तरां तत्विद्विः ॥ ८०॥

भावे कारणस्य सद्भावे तद्योगेन सत्तायोगेन कार्यसिड्विघेटेत कारणस्याभावेऽसद्भावे तु तदभावात् कार्यस्याप्यसत्तात् कथं वस्तुभूतकार्ये सिड्विः कारणस्वरूपस्येव कार्यस्योत्तिस्यर्थः ॥ ८०॥ ननु तथापि केर्नेवावश्यकत्वास्त्रगत्कारणमस्तु किं प्रधान-कस्यन्येति तवाप्यादः।

## न कर्मण उपादानलायोगात्। ८९।

कमणोऽपि न वस्तु विद्विनिमिक्तारणस्य कमेणो न मूल-कारणत्वं गुणानां द्रव्योपादानत्वायोगात्। कत्यना हि हृष्टानु-सारेणीय भवति वैशेषिकोक्तगुणानां चोपादानत्वं न क्वापि हृष्ट-मित्यर्थः। स्त्रव कर्मश्रव्दोऽविद्यादीनामप्युपज्यको गुणत्वाविशेषेण नेषामप्युपादानत्वायोगात्। चन्नुषः पटलादिवद्विद्यायास्त्रोतन-गतद्वत्वे तु प्रधानस्य चन्न्नामावभेद इति ॥ ८९ ॥ तदेवं परिणामित्वापरिणामित्वपरार्थत्वापरार्थत्वाभ्यां पुस्तक्ववोविवेको दश्चितः। इदानी विवेकन्नानस्यवाविवेकनाश्रदारा परमपुक- षार्थहेनुसं न तु तब वैदिककर्मणां साम्वाङ्गेतृतास्तीति यत् प्रागु-क्तामविशेषस्थाभयादिति स्वतेण तदेव प्रपञ्चयति पञ्चभिः स्वतैः।

## नानुश्रविकादपि तिसिद्धिः साध्यतेनादिन-योगादपुरुषार्थतम्। पर

म्यपिश्च व्हेन न दृष्टात् ति सिद्धिति मागुक्त दृष्ट मुस्यः। गुरोः रनुत्र्यत दृष्ट नृत्रवे वेद्सिद्धिति सागुक्त दृष्ट न प्रविक्ष कर्म तसाः दृष्ट न प्रविक्ष प्रकृषि दिद्धः। यतः क्षेत्र स्थितः पुनराष्ट्र निस्म सम्बद्धः प्रविक्ष स्थितः। कर्म साध्यस्य चानित्यत्वे स्वा । तद्येष्ट कर्मचिते। लेकः चौयत एक्मेवामुन पुष्यचिते। लेकः चौयत एक्मेवामुन पुष्यचिते। लेकः चौयत एक्मेवामुन पुष्यचिते। लेक्मेणा बन्धे। निराक्षत दृद्धाने च मेच्चे। निराक्षियत दृष्टिपेन कर्मणा बन्धे। निराक्षत पूर्वे कर्मणा बन्धे। निराक्षत पूर्वे कर्मणा बन्धे। निराक्षित पूर्वे कर्मणा वन्धे निराक्षत्त पूर्वे कर्मणा वन्धे निराक्षत्त प्रविक्ष पूर्वे कर्मणा वन्धे द्व मेच्चे प्रविक्ष विद्व तत्पुद्ध वीयाविवेक जत्वेन कर्मणा तदीयत्व व्यवस्थे। प्रविक्षित ॥ प्रवे ॥ नन्धे प्रचान्निविद्या क्षेणे। पासनास्य कर्मणा त्रीक्षत्र स्थारिक स्थार

## तब प्राप्तविवेकस्थानाद्यनिश्रुतिः। ८३।

तवानुश्रविकक्षिण ब्रह्मलेक्गितानां यानाष्ट्रिश्चितः सा तवैव मामविवेकस्य मन्त्रया। श्रन्यथा हि ब्रह्मलेकाद्याष्ट्रनिं मित-पाद्यतां वाक्यान्तराणां विरोध द्रव्यर्थः। तथापि साय्यनाष्ट्रनि-विवेकज्ञानस्यैव फर्च न तु साम्चादेव कर्मण द्रति। एतम् यष्ठा-ध्याये प्रपन्न्यियाति। ब्रह्मनीमांसाभास्ये च तथेविक्यान्युदाम्ह-व्यास्त्राभियीख्यातानि॥ ८३॥ कर्मणन्तु फर्च तदाह।

## दु:खारु:खं जलाभिषेकवत्र जास्त्रविमाकः। ८४।

श्रानुश्रविकात् तु शिंसादिदे विष दुःखात्मकभागेन च दुःखा इःखं दुःखधारैव भवति न तु जास्त्रविमाकाऽविवेकनिष्टक्तिदुःख-विमाकस्त्रतिहर एव तिष्ठति । यथा जास्त्रातिस्य जनाभिषेका-दुःखानिष्टक्तिरेव भवति न तु जास्त्रविमोच्च दृख्यथः । तदुक्तम् ।

> यथा पद्धेन पद्धास्त्रः सुरया वा सुराक्ततम् । भूतहत्यां तथैवैकां न यज्ञैभार्धुनईतीति॥

त्रूयते च ब्रह्मले। कस्थानां विष्णुपार्धदानामपि जयविजयादीनां पुनाराच्ययोनी दुःखधारेति। कारिकया चेदमुक्तम्।

दृष्टवद्रानुत्रविकः स द्मविशुद्धिचयातिश्रययुक्तः।

इति ॥ ८४ ॥ ननु निष्कामादमाथै।गजपादिकपकर्मणे। न दुःखं प्रस्थुत मेरचाः फखं त्रूयत इति तवाह ।

#### काम्येरकाम्येरि साध्यत्वाविशेषात्। ८५॥

काम्ये (काम्ये च कर्मणि दुःखाइखं भवति। कुतः साध्यता-विशेषात्। कर्मसाध्यस्य सन्त्रशृद्धिद्वारकञ्चानस्यापि विगुणाता-कतया दुःखास्मकत्वादित्वर्थः। न कर्मणा न प्रजया धनेन त्यागे-नैके (म्हात्वमानश्रु (त्यादिन्यु तिभ्यस्य कर्मणो न साचान्योद्धः फर्लामिति भावः। त्यागेनाभिमानत्यागेन। एके केचिदेवास्तृतत्व-मानशः प्राप्तवन्ता न सर्वे। श्रभिमानत्यागस्य तन्त्वज्ञाननत्यतया दुर्खंभत्वादित्यर्थः॥ ८५॥ ननु भवन्यते (पि कथं ज्ञानसाध्यस्य न दुःखत्वं साध्यत्वाविश्वेषादिति तन्नाह।

#### निजम् त्रास्य बन्धसंसमात्रं परं न समानत्वम् ॥ प्र ६ ॥

निजमुक्तस्य खभावमृक्तस्याविद्याख्यकारणमाश्चेन यथोक्तवन्धनिष्टित्तमानं परमाव्यन्तिकं विवेकच्चानस्य फलं ध्वंसखाविनाश्ची
न तृ कर्मण द्रव सुखादिकं भावक्ष्णं कार्यं येन नाश्चित्रया दुःखदं
तत् स्यात्। कर्मण्य दृष्टकारणं विना न साचादेवाविद्यानाशकत्वं
घटत इति। श्रतो चानस्याचयत्वाच समानत्वं चानकर्मणोरिन्वर्थः। चानाञ्च पुनराष्ट्रितः सस्प्रवति। श्रविवेकाख्यकारणनाशादिति सिद्दम्। तदेवं विवेकच्चानस्यापं साचाद्भ्यायाः प्रमाणानि परौद्धान्ते। श्रात्मा वा श्रदे दृष्ट्यः श्रोतयो मन्तयः
दृष्टादिश्रुतिभिद्धि प्रमाणवयेणात्मच्चानमित्यवगम्यते। कर्मादिकं
त्वत्यन्त्रमश्चादिप्रमाणानां श्रुद्धादिकरमेवेति।

## द्वयोरेकतरस्य वाष्यसिद्धश्चिष्यपरिच्छित्तिः प्रमा तत्याधकं यत् तत् विविधं प्रमाणम्। ८०॥

श्रमिक्षष्टः प्रमानयेनाक् हो उनिधान इति यावत्। एवं भूत-स्वार्थस्य वस्तुनः परिच्छित्तरवधारणं प्रमा सा च द्वयो बुँ द्विपृत्वच-यो तभयो रेव धर्मा भवत्। किं वैकतरमा बस्यो भययेव तस्याः प्रमाया यत् साधकतमं फलायो गय्यवच्छितं कारणं तश्च विविधं बच्चामाण्यक्षेणे व्यथः। स्वृतिव्यावर्तनायानिध गतेति। श्वमव्यावर्तनाय विद्वति। संश्यव्यावर्तनाय व्यवधारणिनित। श्वन यदि प्रमारूपं फलं पुरुषिनष्ठमा बमुच्यते तदा बुद्धि छत्तियेव प्रमाणम्। यदि च बुद्धि निष्ठमा बमुच्यते तदा तूक्तेन्द्रियस्व क्षादिरेव प्रमाण्यम्। पुरुषस्तु प्रमासाद्ध्येव न प्रमातेति। यदि च प्राक्षेयवेषिः बुड्डिष्टि चिश्वाभयमपि प्रमाच्यते तदा तूत्रमुभयमेव प्रमाभेदेन मनाणं भवति। चन्तुराहिषु तु प्रमाणव्यवहारः परम्परयेव सर्व-योति भावः। पातञ्जलभायो तु व्यासदेवैः पुरुषनिष्ठवेश्वः प्रमे-त्युत्तः। पुरुषार्थमेव करणानां प्रष्टन्या फर्चस्य पुरुषनिष्ठताया एवाचित्वात्। श्राताद्वापि स एव मुख्यः सिङ्गानाः। न च पुरुषवे।-धस्य प्रस्य निवातया कथं फलत्विमिति वाच्यम्। केवसस्य निवाले-उपर्योपरक्तस्य कार्यत्वात्। पुरुषार्थीपरागसीव वा फलत्वादिति। श्रवेथं प्रक्रिया । इन्द्रियमणाजिकयाथै विद्विकर्षेण जिल्लामाना-दिना वादी बुद्देरथीकारा ष्टिनर्जायने तब चेन्द्रियसिक्षकीजा प्रवाद्या व्यक्तिरिन्द्रियविशिष्टबुद्धात्रिता नयनादिगतपित्तादिदेखेः पिनाद्याकार व्रन्युदयादिति विशेष:। सा च व्रनिरर्थे। परक्ता प्रतिबिन्बक्रपेण पुरुषाक्टा सती भासते पुरुषस्थापरिणामितया बुद्धिवत् खतोऽर्थाकारत्वासस्यवात् । श्रथीकारताया एव चार्थ-ग्रहणलात्। श्रन्यस्य दुवेचलादिति । तदेतद्वस्यति जपास्फदिकः बोरिव नापरागः किन्वभिमान इति। बागसूतं च। वृत्तिचा-रूपमितरवेति। सातिरपि।

> तिसांचिइपेणे स्मारे समसा वस्तुदृष्टयः। इमास्ताः प्रतिबिचन्ति सरसौव तटद्रुमाः॥

इति। योगभाष्यस्य बुद्देः प्रतिसंवेदी पुरुष इति प्रतिध्वनिवत् प्रतिसंवेदः संवेदनप्रतिबिन्धस्यास्त्रय इत्यर्थः। एतेन पुरुषाणां कृटस्मित्रिष्ट्रिपत्वेऽपि न सर्वदा सर्वाभासनप्रसङ्गः। श्रमङ्गतया स्रतोऽर्थाकारत्वाभावात्। श्रयोकारतां विना च संयोगमानेषार्थ-यस्पस्यातीन्द्रियादिस्थले बुद्धावदृष्टत्वादिति। पुरुषे च स्वस्तुद्धि-इनौनामेव प्रतिबिन्धार्पणसामस्येमिति फलबलात् कल्यते। यथा

इपवनामेव जन्नादिषु प्रतिबिमनसामध्यं नेतरखोति। इपवर्ष च न सामान्यतः प्रतिबिन्तप्रयोजकं शब्दस्यापि प्रतिश्वनिक्पप्रति-विमद्रशैनात्। त च शब्दजन्यं शब्दान्तरमेव प्रतिध्वनिदिति बान्धं स्फ्राटकची हिळादेरपि जपार्वात्रकष्ठेनस्यतापन्धा मितिः बिम्बिमच्यात्विद्वानाचतेरिति। प्रतिबिन्द्यु बुद्देरेव परिचान-विश्वेषो विमाकारी जलादिगत रूति मनायम्। केचित् तु इनी प्रतिबिन्तितं सरेव चैतन्यं हिन प्रकाश्यति तथा हिनगतप्रति-विम्न एव हमी चैतन्यविषयता न त् चैतन्ये हिमप्रतिबिमीऽस्त्री-म्याजः । तर्सत्। उपद्धितशास्त्रविरोधेन केवन्तर्वस्थामयोजक-त्वात्। विनिगमनाविरहेण इत्तिचैतन्यये।रत्येान्यविषयतास्त्र-सम्बन्धरूपतयान्योन्यश्चित्तन्योन्यप्रतिबिम्बिद्वेश्व। बाह्यस्थाने,प्या-कारताया यव विषयतारूपत्विसङ्घान्तरेऽपि तत्त्रदश्चाकारताया एव विषयतात्वीचित्याचेति। ये नुतार्किका चानस्य विषयता नेन्द्रिना तन्त्रते ज्ञानवाक्तीनामन्गमकधर्माभावेन घटविषयकः परविषयकं ज्ञानिमत्याद्यनुगतव्यवद्यारानुपपत्तिः । केचित् तु तार्किका अनयैवानुपपच्या विषयतामतिरिक्तपदार्थमाडः। तद-प्यसत्। श्रनुभूयमानामधीकारतां विद्याय विषयतान्तरकत्यने गीरवादिति। नन् तथापि खखेषाधिष्टनिरूपैव ष्टनिचैतन्यये।-रन्येन्यविषयतास्तु खोपाधिष्टत्तित्वेनेवानुगमादखमाकाराख्यमिन-बिम्बद्दयेनेति चेत्रं। प्रतिबिमं विना बाल्यसापि दुवैचलात्। खत्वं चि खभुत्तप्रतिवासनावस्त्रम्। भागस्य ज्ञानम्। तथा च विच-यताबच्चणस्य विषयमामग्रीघटितत्वेनातात्रवः। तस्नाद्चैतन्त्र-चैतन्यये।रन्ये।न्यधिषयतारूपे।ज्ये।न्यख्रिज्ञन्यप्रतिबिनः सिद्वः। श्रिकना योगवातिके दृष्टवानिति दिक्। श्रवाथं प्रमावादि-विभागः।

प्रमाता चेतनः शुद्धः प्रमाणं द्यमिरेव मः।
प्रमार्थाकारद्वभीनां चेतने प्रतिविचनम्।
प्रतिविच्नितृहत्तीनां विषया मेय उच्यते।
साधाइप्रैनरूपं च साधित्वं वस्त्यति खयम्॥
प्रतः स्थात् कारणाभावाद्वभीः सास्त्रीव चेतनः।
विष्यवादेः सर्वेसाधित्वं शै।णं खिष्नाद्यभावतः॥

#### इति॥ ८७॥ ननु।

ļ

यथा प्रकाश्ययक्षेकः क्षत्स्तं चेकिनमं रिवः। चीर्च चीर्वी तथा क्षत्स्तं प्रकाशयित भारत॥

इत्यादिवाक्येषूपमानादि प्रक्वातिपुरुषविवेके प्रमाणमुपन्यस्तं तत् कथमुच्यते विविधिमिति तवादः।

#### तिसद्भी सर्वसिद्धेनीधिकासिद्धिः॥ दय ॥

विविधममाणसिद्धाः च सर्वस्यार्थस्य सिद्धेनं प्रमाणाधिकां सिद्धाति गौरवादित्वर्थः। श्रत एव ममुनापि प्रमाणवयमेवाप-न्यस्तम्।

> प्रत्यद्यमनुमानं च शास्त्रं च विषयागमम्। वयं सुविदितं कायं धर्मशुद्धिमभीस्नृता ॥

इति । उपमानितिश्वादीनां चानुमानशब्दयोः प्रवेशः । श्रनुप-खब्यादीनां च प्रत्यचे प्रवेश इति । उत्तवाक्ये चेदमनुमानमभि-प्रेतम् । श्रापादतजमस्तकं क्वत्त्वं खर्यातिरिक्तेनेकेन प्रकाशं खयमप्रकाशत्वात् वेजेक्यविद्यति । तेजश्वतन्यसाधारणं च प्रका-श्रत्यमखर्ण्डीपाधिः प्रकाश्यवद्यारिनयामकत्या सिद्ध इति । ॥ प्रविश्विष्ठा प्रमेति मुख्यसिद्धान्तमात्रित्य प्रमाणानां विश्व-यज्ञ्चणानि वक्तमुप्रक्रमते ।

## यत् सम्बद्धं सत् तदाकारे । ज्ञे खि विश्वानं तत् प्रत्यचन् ॥ प्रदे ॥

समद्धं भवत् समद्भवस्ताकारधारि भवति यद्विज्ञानं बुद्दिष्टिक्तित् मत्याच्यं प्रमाणिमित्यर्थः। श्रव सित्यानं हेतृगभेविशेषणम्।
तथा च खार्थसिक्तवेजन्याकारस्यात्रये प्रक्तिः प्रत्यचं प्रमाणिमिति
निष्क्तवः। प्रक्तिः सम्बन्धार्थं सपैतीत्यागामिस्द्रवाद्व प्रनेः सिद्ध-कर्षजन्यत्वमित्याकाराश्रयग्रहणम्। चचुरादिद्वारकवृद्धिप्रत्य प्रदीपस्य शिखानुत्या बाद्यार्थसिक्तविजन्तरमेव तदाकारोत्सिक्षिननी भवतीति नासस्मवः॥ ८८॥ नन् योगिनामतीतानाग्रत्यवहितवस्तुप्रत्यचेऽव्याप्तिस्त्वम्बद्भवस्त्वाकाराभावादित्याशस्त्र तस्याजद्यात्वेन समाधने।

#### योगिनामबाद्यप्रत्यचलात्र देखः॥६०॥

ऐन्द्रियकप्रत्यस्तमेवात बस्यं यागिनस्वात्वास्त्रप्रत्यस्ताः। स्रते। नेक्करोषे। न तत्प्रत्यस्तेऽत्याप्तिरित्यस्यः॥ ९०॥ वास्तवं समा-धानमाइ।

#### चीनवसुचआतिशयसम्बन्धाद्वादेषः॥ ६९॥

श्रयवा तद्पि बद्धमेव तथापि न देखे। नावापिः। यते। बीनवस्तुषु बद्धयेगजधर्मजन्यातिश्रयस्य येगिविश्वस्य सम्बन्धे। घटत इत्यर्थः। श्रव बीनश्रदः पराभिमेतामित्रष्टष्टवाची सन्तार्थः वादिनां द्यातीतादिकमपि खरूपते। उत्तीति तत्यम्बसः सन्धावेदिति स्ववित्रविष्ठक्षेषु सम्बन्धे तुविधया बद्धातिश्येति विशेषणम्। श्रातश्रयस्य व्यापकत्वं द्यात्रात्वस्यकतमेगिनद्यादिस्थिति। इदं चाव।वधेयम्। यत्यमञ्जं सदिति प्रवस्त्वे बुद्धेर्यमित्रकर्षस्यैव प्रव्यक्षहेतुतालाभात् प्रव्यक्षमानये बाद्यार्थमाधारणे बुड्यार्थन समित्रकं एव कारणम्। इन्द्रियम् सिक्षेत्र चान्यकारिप्रव्यक्षेषु विश्वित्येव कारणानि। नन्नेविनिद्ध्यम् सिक्षेये। गञ्छमे द्यायाये प्रवित्यक्षेत्र क्षेत्र व्यक्षार्थप्रव्यक्षापितः। मैवम्। तमः प्रतिबन्धेन तदानीं बुड्यिक्षस्य द्वन्यस्मवात्। तस्र तमः कदाचिद्र्येन्द्रियये।: सिन्तिक्षेण कदाचित्र योगजधर्मेणापसायेते। श्रञ्जनसंयोगेन नयनमा- लिन्यवत्। न चैवं तद्वेतारेव तद्दित्वति न्यायेनेन्द्रियम् सिक्षेत्रे देव बाद्यार्थप्रव्यक्षमानन्ये हेनुता स्विति वाच्यं सुष्प्रादी तमसे। बुड्यिक्पातिबन्धकत्विद्धेः।

सन्ताः जागरणं विद्याद्रजसा स्वप्नमादिशे त्। प्रस्नापनं तु तमसा तुरीयं विषु सन्ततम्॥

द्रत्यादिस्मृतिभ्यः सुषुष्पादै । वित्तप्रतिबस्धकामरासस्मवाच । चाचुषव्याविष तमसः प्रतिबस्दर्शनाच । यत् तृ शुष्क्रतार्किकाः सुषुप्ते । व्यानुत्पादां चानसामान्ये त्वस्मनायोगं कारणं कस्य-यन्ति । तदसत् । त्वशिन्द्रियोत्पन्तेः प्रागपि केवलबुङ्धा खयस्भवः सर्वप्रत्यच्यश्रवणात् । त्वस्मनायोगानुत्पादेऽपि तमस एव निम्निन ताया वक्तयत्वाच । केवलतकस्याप्रतिष्ठादेषग्रस्ताचेति दिक् । ॥ ८९॥ ननु तथापीश्वरप्रत्यचेऽयाप्तिः तस्य नित्यत्वेन सम्मिकंषा-जन्यत्वादिति तनाइ ।

### र्श्वरासिद्धेः। ८२।

र्श्यरे प्रमाणाभावात् द्रोष रत्यनुवर्तते। श्रयं चेश्वरप्रतिषेध एकदेशिनां प्राटवादेनैवेति प्रागेद प्रतिपादितम्। श्रन्यथा श्रीश्वराभावादित्येवे।च्येत। ईश्वराभ्युपगमे तु पश्चिकषेजन्यजा-तीयत्यमेव प्रत्यच्चच्चणं विवच्चितं साजात्यं च ज्ञानत्वसाच्चाद्याप्य- जात्वेति भावः॥ ८२॥ श्रुतिसृतिभ्यां कथमौशे न सिङ्घानीत्या-काङ्गायां तर्केविरोधं चैकिकमेव बाधकमाइ।

# मुक्तबद्दयोरन्यतराभावाद्व तिसिद्धिः। ६३।

र्द्रम्परे। (भागतः विक्रं क्रेश्वादिमुक्ते। वा तैर्वेद्वी वा। प्रन्यतरस्या-स्यसमानिमर्गिद्वरित्ययः ॥ ८३॥

#### उभययाप्यसलरतम् ॥ ६४ ॥

मुक्तत्वे वित स्रष्टृत्वाद्यसम्त्वं तत्प्रयोजकाभिमानरागाद्यभा-वात्। बद्दत्वेऽपि मृदत्वास स्रष्ट्यादिसमत्विमत्वयः । ९॥ नन्वे-वनीसरप्रतिपादकश्रुतीमां का गतिसादासः।

#### मुक्तात्मनः प्रशंसा उपासासिद्वस्य वा । ६५ ।

यथाये गं काचित् श्रुतिमृक्तात्ममः केवलात्मसामान्यसः श्रेयताभिधानाय सिविधिमानै स्वयेण स्नुतिकपा प्ररोचनाथा। काचित्र
सङ्कत्वपूर्वेकस्वष्टृत्वादिप्रतिपादिका श्रुतिः सिद्धसः ब्रह्मविष्णु हरादेरेवानित्वेश्वरस्थाभिमानादिमते। (पि ग्रीणिनित्वत्वादिमक्वादिः
स्वत्वाद्युपासापरेत्वर्थः ॥ ८५॥ ननु तथापि प्रक्तत्वाद्यक्विलाधिष्ठाद्वतं श्रूपमाणं नेपपदाते लेकि सङ्क्त्यादिना परिणमनस्वीदाधिष्ठाद्यत्वयवद्यारादिति तनाइ।

## तत्त्विधानात्विष्ठावलं मिष्यत् ॥ ६ ६ ॥

बदि सङ्ग्लोन स्रष्टृत्वमिषष्ठाष्टत्वमुच्यते तदार्थ देषः स्वात्। श्रद्धाभिस्तु पुरुषस्य सम्निधानादेवाधिष्ठाष्टतं स्रष्टृत्वादिरूपीम-त्यते मणिवत्। वथायल्कानामणेः साम्निध्यमानेण श्रद्धानिष्ट्रार्थ-कृतं न सङ्गल्यादिना तथैवादिपुरुषस्य संयोगमानेण प्रक्रतेमे स्त्व- क्षेण पार्यमनम्। इर्मेव च होत्वाधिस्यष्टृत्वनित्ययः। तथा चेत्रम्।

> निरिच्छे पंखिते रत्ने यथा लेखः प्रवर्तते। पनामावेण देवेन तथा चायं जगज्जनः॥ चात चात्मनि कटेल्वमकटेलं च पंख्यितम्। निरिच्छलादकतीसी कती सम्निधिमावतः॥

इति। तरेक्षण मड स्थानिकारिमुनिखु कूरं पिपनिषतीनि-वद्गीणी प्रक्षतेरासम्मबद्धतरगुणसंयोगात्। प्रथवा बुद्धिपूर्वेद्धिः विषयमेनाद्यश्वाक्यजानं न त्वाद्सगपरं तस्याबुद्धिपूर्वेकत्व-स्वारणादिनि भावः। यथा कीर्मे।

> इत्येष प्राक्ततः सर्गः सङ्ग्रीपात् कथिते। स्या। स्त्रबुड्डिप्येकस्त्रेष ब्राङ्कीं सृष्टिं निवेधित ॥

द्ति। श्रस्य च वाक्यस्यादिपुरुषवृद्धान्त्रस्ति । एई ॥ न केवलं सभीदावेव पुरुषस्य संवेशमावेण स्वष्ट्रं स्वादिकमपि स्वयोष्ट्रपि सङ्कल्यादिपुर्वकेषु भूतादिष्ट्रस्तिष्ठं विशेष-कार्येष्ट्रपि सर्वपुरुषाणामित्या ह।

# विशेषकार्येष्वपि जीवानाम्। ८०।

श्रीव जीवश्रव्हां सिवधानाहित्यनुषज्यते। श्रमः करणे। पर्वाचनः स्थैव जीवश्रव्हां षेट्रां षष्ठाध्याये वस्त्राति तथा च विश्वेषकार्ये विस्वर्गास्ये व्यष्टिस्ट हावि जीवानामनः करणप्रतिविध्यत्तेन नानां सिवधानाहे वाधिष्ठाद्यतं न तु केनापि व्यापारेण क्रूस्थ-चिनावरूपत्वाहित्यर्थः ॥ ८७ ॥ ननु चेत् सहा सर्वेच्च ईत्यरे। नास्ति तर्हि वेदान्तमहावाक्यार्थस्य विवेकस्थोपदेशेऽत्थपरम्पराः सस्द्र्यामामास्थं प्रस्त्रचेत तवाह।

1

## चिद्ररूपनेाद्रुत्वाद्वास्थार्थे।पदेशः ॥ ८ ८ ॥

हिरण्यगभादीनां विद्वरूपस्य यथार्थस्य बेाहुत्वात् तद्दक्तृकायुर्वे-दादिमानाण्येनावधृताचेषां वाक्यार्थे।पदेशः मनाणमिति शेषः। ॥ ८८॥ नन् प्रवस्य चेत् विद्विधिमावेण गाणमिष्ठाष्टत्वं तर्हि मुख्यमिष्ठाष्टत्वं कस्येत्याकाङ्गायानादः।

## ब्रनः करणस्य तदुञ्जितित्वाद्वी इवद्धिष्ठा-ष्टलम् ॥ ६६ ॥

श्रमः करणसान् पचरितमधिष्ठा छत्वं सङ्कत्यारिद्वारकं प्रत्येत-व्यम्। नन्विधिष्ठाष्टलं घटाद्विद्चेतनस्य न युक्तं तनाइ। बेाइ-वत तद्ञ्चि वित्वादिति । श्रनः करणं हि तप्ते बाह्य चेतने।-ज्ज्वितं भवति। श्रातस्य चैतनायमानतयाधिष्ठाद्यतं घटा-दिवाष्ट्रममुपपद्यत इत्यर्थः। नन्वेवं चैतन्येनानाः करणस्योज्ज्वजने चिते: विद्वालमान्नवदेव स्वादिति चैत्र। निल्वाज्ववचैतन्यसंवाग-विशेषमाबस्य संयोगविशेषजन्यचैतन्यप्रतिबन्बस्यैवानः करणोज्ज्व-खनरूपत्वात्। न तुचैतन्यमनाः करणे सङ्गामति येन सङ्गिता खात्। अग्नेरपि हि प्रकाशादिकं न लेक्ट्रिक्ट्रामित । किन्त्वग्नि-याग्रविशेष एव ले इस्योज्ज्वनमिति। नन्वेवमिप संयोगेन परि-णामित्वमिति चेन्न सामान्यगुणातिरिक्तधर्मेत्यनावेव परिणाम-व्यवहारादिति। श्रयं च संवेषाविशेषोऽनाः करणस्वैव सन्त्रोद्देक-रूपात् परिणामाङ्गवतीति फलबलात् कल्यते पुरुषस्थापरिणा-मिल्वेन चयोगे तद्मिमिक्कविशेषासस्भवादिति । श्रयमेव च संयोगविशेषो बङ्गाताने।रन्ये।ऽन्यमितिबन्दने हेतुः। ननु प्रति-बिमहेततया संयोगिविशेषावश्यकत्वे प्रतिबिमक्यमा व्यथा प्रति- बिन्दकार्यस्थार्यद्वानारे: संवागिवश्वारेव सस्भवादिति। मैवम्। बुद्दी चैतन्यप्रतिबिम्बीतन्यद्रभैनार्भे कल्यते द्रपेषी मुखप्रतिबिम्बत्। श्रन्यथा कर्मकर्रेविरोधेन खस्य वाचात् खर्श्यनानुपपनेः। श्रय-मेव च चित्रातिबन्धेः बुद्धैः चिच्छायापनिरिति चैतन्याध्यास इति चिदावेश इति चोच्यते। यस चैतन्ये बुद्देः प्रतिबिनः स चारूछः विषयै: यह बुद्देभीनार्थनिकाते। अर्थाकारतवैवार्धग्रहणस्य बुद्देः खाने इष्टतिन तां विना संयोगविश्वेषमात्रेणार्थभानसा प्रवेड्य-मी चित्यात्। प्रकीकारसीवार्षयक्षणशब्दार्थत्वाचेति। पंचार्थाः कारः पुरुषे परिणामे। न सस्भवतीत्वर्थात् प्रतिविम्बरूप एव पर्व-वस्रातीति दिक्। स चायमन्याद्यमितिबनी बेरमभास्ये व्यासदेवैः विद्वान्तितः। चितिशक्तिरपरिणामिन्यमित्वस्तिवस्त्रुमा च परिणामिन्यर्थे प्रतिसङ्कान्नेव तदुन्तिमनुपत्रति तखाः चप्राप्तेचेतन्योपग्रहरूपाया बुद्धिष्टमेरनुकारिमात्रमया बुद्धिष्टन्यविद्यिष्टा दि ज्ञानष्टनिरित्या-खायत इत्यादिना। योगवातिके चैतद्विखरतेऽखाभिः प्रतिपादि-तम्। किम् तु बुद्धिगतया चिच्छायया बुद्धेरेव सर्वायज्ञात्तर-निक्शिट्रिभिष्पानस्य वामानाधिकरण्यानुभवादन्यस्य ज्ञानेनान्यस् मद्दन्यनाचिन्याचेत्याच्या । तदात्माचानमू वकत्वादुपेचणीयम्। एवं हि बुड्डेरेव चाटले चिरवसाना भाग इत्यागानस्वद्यविरोधः पुरुषे प्रमाणाभावस्य पुरुषिज्ञस्य भागस्य बुद्दावेव सीकारात्। नं च प्रतिबिन्नान्यथानुपपच्या बिन्नभूतः पुरुषः सेत्य्यतीति वाच्यम्। षान्योऽन्यात्रयात् एषविवन्वसिद्धाः बुद्धिस्त्रचैतन्यस्य प्रतिबन्नताः विद्धिः प्रतिविन्तराचिद्धीः च तत्प्रतियोगितया विन्वविद्धिरिति। श्रक्षात्माते च चाटतया प्रवासञ्जनमारं तस्य चेयत्वान्यथानुप-पत्त्या प्रतिविन्धित्वा नान्योऽन्याश्रयः । श्रथ वृत्तिसाचितवा विमरूपस्रोतनः विद्यातीति चेत् तर्षि वाचिष एव प्रमाखलमप्य-

ţ.

चितम्। छभयोद्घाद्यस्यक्तस्यने गारवात्। ष्ट्रसिद्धानघटद्यानबोः सामानाधिकरण्यानुभवाद्य। किन्द्वेवं सित बृद्धेरेव भीक्नुत्वे भीक्नुत्वे भीक्नुत्वे भीक्नुत्वे भीक्नुत्वे भीक्नुत्वे भीक्नुत्वे प्रविद्धागामिस्क्रवेण भन्नस्येन विनस्येव द्यानं न तृ चिता बृद्धिप्रतिविन्तः कल्यत द्रत्येतावन्तावे चेत् तस्याद्यवे। वर्ण्येतः। तद्रय्यस्त्राः स्वादेः स्वप्रतिविन्तस्पमन्यस्तेन जलादितत्स्यवस्तुभासकत्वाद्र्यानत्। किरणेरेव तदुभयभासनात्। मक्तरीचिकादीः तु स्वाध्यस्त्रजलादिभासकत्वं द्रष्टमेवेति द्रष्टानुसारेणाद्याभिद्यिते। बुद्धप्रतिविन्त एव नवार्थभानदेत्त्रया सन्नस्यः कल्यित द्रति। यद्यानक्त्रस्य द्वानेनावस्य प्रवृत्यमुपपितिति। तद्पि न। द्रवित्रप्रस्तिन्यस्य द्वानेनावस्य प्रवृत्यमुपपितिति। तद्पि न। द्रवित्रप्रस्तिन्यस्य द्वानेनावस्य प्रवृत्यमुपपितिति। तद्पि न। द्रवित्रवाच्यस्य द्वानेनावस्य प्रवृत्यम् स्वत्यत्वात्। स्वान्यस्य द्वानेनावस्य प्रवृत्यम् स्वत्यत्वात्। स्वान्यस्य द्वानेनावस्य प्रवृत्यम् स्वत्यत्वात्। स्वान्यस्य द्वानेनावस्य द्वान्यस्य स्वत्यान्यस्य द्वानेनावस्य स्वयानावस्य स्वत्यान्यस्य स्वत्यान्यस्य स्वयान्यस्य स्वत्यान्यस्य स्वयान्यस्य स्वयान्यस्यस्य स्वयान्यस्य स्य

#### प्रतिबन्ददयः प्रतिबद्धचानमनुमानम् ॥ ९ ० ० ॥

प्रतिबन्धे व्याप्तियौष्पिद्रश्माद्यापकञ्चानमनुमानं प्रमाणिनिन्यर्थः। श्रनुमितिस्तु पैष्क्षेयो बेश्व र्रात ॥ १००॥ श्रन्द्रममाणं वस्त्रयति॥

#### बाप्रापदेशः शब्दः। १०९।

शाप्तिर व वाग्यता वेदस्यापे हचेयतायाः पञ्चमाध्याये वस्य-माणात्वात्। तथा च वाग्यः शब्दलाञ्जन्यं ज्ञानं शब्दास्यं प्रमाण-मित्यर्थः। जलं च पी हचेयः शब्दे। बीध इति ॥ १०१॥ प्रमाण-प्रतिपादनस्य स्थमेव जलमा ॥

### सभयसिद्धिः प्रमाणात् तदुपदेशः॥ ९०२॥

डभवारात्मानात्मनार्विवेकेन सिद्धिः प्रमाणादेव भवति । श्वत-स्तस्य प्रमाणस्थापदेशः क्षत इत्यर्थः ॥ १०२॥ तत्र येनानुमान-विश्वेषेण प्रमाणेन मुख्यताऽत प्रक्षतिपुरुषा विविच्य साधनीया तद्वर्णयति ।

# सामान्यते। इष्टादुभयसिद्धिः॥ ९०३॥

श्रनुमानं तावत् विविधं अवति । पूर्ववत् श्रेषवत् शामान्यते। इसं चेति । तब प्रवाचीक्षतजातीयविषयः पूर्ववत् । यथा धूमेन बच्चानुमानम्। विद्विजातीयो हि महामसाही पूर्व मत्वज्ञीहर्तः। व्यातरेकानुमानं श्रेषवम् श्रेषोऽपूर्वाऽचीऽस्य विषयत्वेनास्तीति श्रेष-वत्। श्रमिञ्जमाध्यकनिति यावत्। यथा प्रथिवीत्वेनेतरभेदानु-मानम्। प्रथिवीतरभेदी हि प्राग्निहः। सामान्यते इष्टं च तहुभय-भिन्नमनुमानम्। यत सामान्यतः प्रव्यक्षादिजातीयमादाय व्याप्ति-च्छात् पच्चभनेताबबेन तद्विजातीयोऽप्रत्यचाद्यर्थः विश्वति। वषा रूपादिचाने क्रियाखेन करणवन्यानुमानम्। श्रव हि एथि-बीत्वादिजातीयं कुठारादिकरणमादाय व्याप्तिं मृहीत्वा तद्विजा-तीयमतीन्द्रयं चानकरणमिन्द्रियं साध्यत इति। तत्र सामान्यते। इष्टाइनुमानाद्वयोः प्रक्रातपुरुषयोः सिद्धिरित्यथैः। तत्र प्रक्रतेः सामान्यते। इष्टमनुमानम्। यथा महत्तवं मुखदुःखमे। इधमैक-ट्रबोपादानकं कार्येत्वे पति मुखदुःखमाइधर्मकत्वात् मुवर्णाद्ज-कुष्डलादिवदित्यादि । पुरुषे तु यद्ययनुमानापेचा नास्ति सर्व-समानतात् नथापि प्रक्तात्यादि विवेके सामान्यता इष्टमेवापेन्छाते। मद्यथा। प्रभानं परायं संहत्य कारित्वाह्रहादिवदिति। चि प्रवाचिष्यं देशाद्यर्थकत्वं गृहादिषु गृहीत्वा निद्वजानीयः

पुरुषः प्रधानादिपरत्वेनानुमीयते। देशादीनां च भेरकृत्वमिवेने केन पारगृष्टीर्नामस्थासिङ्घिरिति॥ ९०३॥ या प्रमाणस्य फस-भूता प्रमाव्यसिङ्गिकता तथा पुरुषस्य परिणामापिनिरित्या-शक्कायां तस्याः स्वरूपमारः।

#### चिद्वसाना भागः॥९०४॥

पुरुषक्षके पैतन्ये पर्यवक्षानं यस्यैताहको भेगः विद्विरिन्यर्थः। वर्द्वभेगस्य व्यावतनाय चिद्वक्षान द्रति। चितः परि-णानित्वक्षभेत्वादिश्रक्षानिरासायावसानपदम्। चिते भेगस्य क्रक्पे पर्यवसितत्वाद्य कीटस्थादिहानिरित्याक्यः। तथाहि ममाणाव्यद्वन्याकृष्ठं प्रक्षतिपुरुषादिकं प्रमेयं द्वन्या सह पुरुषे प्रतिविन्ततं सद्भासते। स्रते। स्रते। स्रते। प्रतिविन्तर्यक्षेत्रं सरुप्येतन्यमेव भानं पुरुषस्य भेगः प्रमाणस्य च फलनिति। तत्रस्य प्रतिविन्यक्षपेणार्थसम्बन्धे द्वारत्या द्वनीनां करणत्वनिति। तद्रसं विद्यपुप्राणे।

> गृषोतानिन्द्रियेरथानात्मने थः प्रयक्कति। श्रनःकरणकृपाय तसी विश्वात्मने नमः॥

इति। राच्चे हि करणवर्गः खानिने भीम्यजातं समर्पेयतीति हर्ष्टमिति। भीगशब्दार्थस्थाभ्यवहरणम्। श्रात्मसास्करणमिति यावत्। स च देहादिचेतनान्तेषु साधारणः। विशेषस्वयम्। श्रापरिणानित्वात् पुरुषस्य विषयभीगः प्रतिविन्नादानमात्तम्। श्राचेषां तु परिणामित्वात् पुष्ट्यादिरणैति। श्रयमेव च परिणाम-रूपः पारमार्थिके। भीगः पृक्षे प्रतिषद्भाते बुद्धेभीग इवात्मनी-स्वादिभिरिति मन्तव्यम्। श्रस्मिन् स्त्रे पुरुषस्थापि प्रस्ववास्त्रता विद्वा चिर्ववानतावा एवे। भयविद्वित्ववचनादिति ॥ ९०४ ॥ ननु कतुरेव वे। के क्रियाफबभेगो इष्टः। यथा वच्चरत एव वच्चारेग्य-दुःखभेगा इति । तत् कथं वृद्विक्वतभनेगदिफखब्ध वृद्धाद्वात्मि-काया प्रथीपरक्रवृद्धिक्षेभेगाः पुक्षे चटेतेत्वाशक्कायामाइ ।

## सक्तुरपि फलोपभोगे। प्राचनत्। १०५।

बृद्धिकर्मे पालस्थापि हमेरपिभागत्त्वस्तर्गुरिप पुरुषस्य युक्तः।
श्रद्धाद्यवत्। यथान्यक्षतस्याद्याद्यदिषभागी राच्चा भवति तद्वदिन्धर्थः। श्रविवेदस्य स्वसामिभावस्य वा भागिनवामकत्वात् तु
वातिमसङ्गः। स्वदुःखादेः कर्मपालत्वमभ्युपेन्य बृद्धिगतं कर्मपालं पुरुषो भुद्धः दत्युक्तम्॥ १०५॥ द्दानीं पुरुषगतभागस्यैव
कर्मपालत्वं सीक्षत्य बृद्धिकर्मणा पुरुष एव पासमृत्यद्यत द्वित मुद्धविद्वान्तमादः।

# अविवेकादा तिवादेः कर्तुः फखावगमः॥ ९० €॥

श्रायवा कर्तर फलमेव न भवति वृद्धं भृञ्जीयेत्यादिकामनाभि-भीगासीव फलतात्। श्राते भोक्तृनिष्ठमेव फलं भवति शास्त्र-विहितं फलमनुष्ठातरौति। शास्त्रेषु कर्तुः फलावगमन्तु तिखिद्धेर-कर्त्वेनिष्ठाया भोगास्त्रविद्धेः कर्त्वेबहावविवेकादित्वर्थः ॥ योऽष्टं करोमि च एवाष्टं भृञ्ज इति ष्टि लेकिकानुभव इति। या श्र वृद्धं ने भूयादित्वादिकामना वा पुना ने भूयादितिवत् फलवाध-नत्वेनैवेषपद्यते। भोगस्तु नात्यस्य साधनम्। श्रातः च एव फल मिति मुख्यः चिद्वान्तः। भोगस्य पृक्षश्रक्षकपत्वेऽपि वैश्रेषिकाणां मते श्रीववत् कार्यता वेष्या मुखाद्यविद्धत्वितेरेव भोगत्वात्। श्रद्धांश्व भोगस्य फलत्वपन्ने दुःखभोगाभाव एवापवर्गा वेष्यः।

1641111

श्रयवा भाग्यताक्रपस्रत्वसम्बन्धेन मुखदुःखाभाववारेव फलत्वमस्तु तेन समन्धेन धनादेरिव सुखादेरिप पुरुषिनष्ठत्वादिति ॥ १०६॥ तदेवं प्रमाणानि ममाण्यक्षत्रभूतां प्रमेयिविद्धं च प्रतिपाद्य प्रमेव-सिद्वेरिप फलमाइ।

## नाभयं च तत्त्वाखाने। १००।

प्रमाणिन प्रक्षतिपुरुषये स्वास्थाने तत्त्वसाच्चात्वारे सत्युभयमिप स्वदुः खेन भवतः । विद्वान् इषेशोकी जहातीति श्रुतेन्थैायाचेत्वर्थः ॥ ५००॥ सङ्घोपता विवेकेनानुमापिती प्रक्षतिपुरुषी
तवोः प्रकातिपुरुषयो रनुमाने द्वान्तर विशेषा इतः परमध्यायसमाप्तिं यावद्विषयी स्वान चारी प्रकात्याद्यनुमाने वृतुप सम्भवाधकमपाकरोति ।

# विषयोऽविषयोऽप्यतिदूरादेईाने।पादानाभ्या-मिन्द्रियस्य ॥ ९०८॥

इन्द्रियानुपलभ्यतामानते घटाद्यभावनत् प्रत्यचिण चार्नाकः प्रक्रत्याद्यभावः साधियतुं न श्रक्यते यते विद्यमाने। प्रयिष् इन्द्रियाणां कालभेदेन विषयोऽविषयस्य भवति। स्रतिद्रुरत्वादिदेा-षात्। इन्द्रियचातेन्द्रियश्चाभ्यां चेत्वर्थः। सामग्रीसमवधाने सत्य-नुपल्यस्थिवाभावपत्यच्चेतृता। प्रद्रत्याद्युपलस्थे तु बच्चमाणप्रति-बन्धाद्य सामग्रीसमवधानिमिति भावः। स्रतिदूराद्यस्य देषा विश्रिष्य कारिकया परिगणिताः।

श्चितिहरात् सामीप्यादिन्द्रियचातास्त्रोनेऽनयस्त्रामात्। साक्र्याद्यवधानादिभभवात् समानाभिद्याराच ॥

इति । समानाभिद्वारः सजातीयसंवलनम्। यथा माहिषे

गवामित्रणान्माहिषात्वाग्रहणमिति ॥ ९००॥ नम्बितदूरत्वादिषु मध्ये प्रक्रत्वाद्युपलक्को किं प्रतिबन्धकमिति तवाइ।

## योक्त्यात् तदनुपलिक्षः ॥ ९०८ ॥

तथाः पूर्वे क्तयोः प्रक्रातिपृक्षयोरन्पर्वाक्षस्य सैष्ट्यादित्वर्षः । स्वस्तालं च नाणुलम् । विश्वयापनात् । नापि दुरुहलादिकम् । दुवेचलात् । किन्तु प्रव्यच्यममाप्रतिवान्धका नातिः । योगजधमेस्य चोचेजकत्या प्रक्रातिपृक्षयादीनां प्रव्यच्यममा भवति । जातिसाद्धयं च न देश्यावहम् । श्रयवा निरवयवद्र्यलमेवाव स्वस्तालं योगजध्यभिश्वाचेजक एवेति ॥ १०९ ॥ नन्त्यभावादेवान्पलिश्वसम्भवे किमयं सैष्ट्रम्यं कल्पते । श्रन्थया च श्रश्रृष्ट्वादेरिप सैष्ट्रम्यादनु-पर्वाक्ष्यः किन स्वादिति तवाइ ।

### कार्यदर्शनात् तदुपस्थः। ११०।

कार्थान्यथान् पपत्त्या प्रक्तव्यादिसिद्धी सत्या तेषां स्रत्यात्वं कल्यते । श्रनुमानात् पूर्वं च स्रत्यात्वादिसंश्येनाभावानिषया-दनुमानम् पपद्यतः इत्यर्थः॥१९०॥ श्रवः श्रद्धते ।

#### वादिविप्रतिपत्ते बदिसिदिति चेत्। ११९।

ननु कार्यं चेदुत्पन्नेः प्राक् सिद्धं स्थात् तदा तदाधारतया नित्या प्रक्रतिः सेत्यिति कार्यसाहित्येनैव कारणान्मानस्य वस्य-माणत्वात्। वादिविप्रतिपन्नेस्तु सत्कार्यस्यैवासिद्धिरिति यदौ-त्यर्थः॥ १९९॥ श्रभ्युपेत्य परिहरति।

तथाप्येकतर्द्वधा एकतर्सिद्देनीपलापः॥९९१॥ मास्तु सन कार्वे नगायेकनरस्य कार्यस्य हस्रान्यनरस्य कार- णस्य विद्वेरपचापे। नास्त्रेवेति नित्धं कारणं विद्वमेव तत एव च परिणामिनः वकाश्वादपरिणामितया पृक्षस्य विवेकेन मोच्चोप-पत्तिरित्वथै:। अनेनैवाभ्युपगमवादेन वैश्वेषिकाद्यान्तिकशास्त्रं प्रवर्तते। अतो न सत्कार्थवादिश्रुतिस्तृतिविरोधेऽपि तेषामं-शास्त्रदेषुप्रामास्यमिति मन्तव्यम्॥ ९९२॥ परमार्थतः परिदार-माइ।

#### विविधविरोधापनेश्व । ११३।

श्रय सर्वे कार्ये विविधं सर्वेवादिसिद्धमतीतमनागतं वर्तेमानमिति। तब यदि काय सदा सदीखते तदा विविधत्वानुपर्पातः। अतीता-र्काले चटाद्यभावेन घटारेरतीतार्दिभमेकत्वानुपपनेः। सर्सतेः सम्बन्धानुपपत्ते:। किञ्च प्रतियोगित्वस्य प्रतियोगिरूपत्वे तद्दीं स-तारवस्थात्। श्रभावमाबस्यस्पत्वे पराद्यभावे। घराद्यभावः स्यादभावत्वाविश्वेषात्। श्रभावेष्वपि सक्पते विशेषाष्ट्रीकारे चाभावत्वस्य परिभाषामात्रत्वप्रसङ्गात्। श्रथ प्रतियोग्येवाभाव-विशेषक इति चैद्य । अञ्चलतः प्रतियोगिनः प्राथभावाद्यु विशेष-कत्वासन्भवादिति। तसाज्ञिष्यस्थैव कार्यस्यातीतानागतवर्तमा-नावस्थाभेदा एव वक्तवाः। घटोऽतौतो घटो वर्तमाने घटो भविद्यचिति प्रत्ययानां तुद्यद्भपते। चित्र्यात्। न त्वेकस्य भाव-विषयत्वमन्यये। स्वाभावविषयत्विमिति । ते एवातीतानागतत्वे ग्रवस्थे ध्वंसप्रागभावक्षवद्यारं जनवनस्तर्गर्नारक्षाभावद्वये प्रमा-णाभावादिति दिक्। अधिकं तुपातञ्जले दृष्टवम्। एवमव्यन्ताः भावान्योऽन्याभावावप्यधिकरण्यक्पावेव। न चैवं प्रतिवेशिम-नाकालेऽप्यधिकरणस्क्रपानपायादत्यनाभावप्रत्ययप्रसङ्ग बाच्यम । परैरपि प्रतिवाशिमति देशे तदस्वनाभावाष्ट्रीकारात्।

प्रतियोगिसन्यस्यातीतानागतावस्ययोरेव सामविकात्वनाभाव-त्वसस्यवास्य । तस्यासास्यात्विद्वान्ते अभावोऽतिरिक्तः । किस्य घटो ध्वस्तो घटो भावी घटोऽव नास्त्रीत्वादिप्रव्ययनियामकृतया किस्यदस्त्वाकाङ्कायां तङ्गावक्ष्पमेव कस्यते लाष्ट्रवात्। स्रभाव-स्वाहृष्टस्य कस्यने गौरवादिति मन्तव्यम्॥ १९३॥ इतस्य सक्कार्यविद्विरित्यास्।

#### नासदुत्यादे। स्टब्स्वत्। ९९४ ।

नरशृङ्गतुख्यस्यासत चत्पादाऽपि न सस्धवतीस्वर्धः॥ ९९४॥ प्रव हेतुमार ।

#### उपादाननियमात्। ९९५॥

सदीव घर जलदाने तन्तु षेव पर इत्येवं कार्याणामुपादानकारणं मित नियमे। कि न सम्मवित । उत्यन्तेः माक् कारणे कार्याः समायां हि न के। पि विशेषोऽच्चि येन कच्चितेवासम् जनवेके तरमिति । विशेषाष्ट्रीकारे च भावत्वापमेगैतमसमया । स एव च विशेषोऽसाभिः कार्यस्थानागतावस्थेत्युच्यत इति । एतेन वदै- शेषिकाः पागभावमेव कार्यात्पिनियामकं कत्ययमि तद्यपाः चम् । श्रभावकत्यनापेच्यया भावकत्यने जाचवात् । भावानां इष्टत्वाद्व्यानपेच्यवा । किस्वाभावेषु स्वते। विशेषे भावत्वापितः । प्रतियोगिरूपविशेषस्थ प्रतियोग्यसमाकाले नान्ति । श्रतोऽभावानामविश्वष्टत्या न कार्यात्पनी नियामकत्वं युक्तमिति ॥ ९९५ ॥ उपादानियमे प्रमाणमाइ ।

### सर्वत्र सर्वेदा सर्वासम्भवात्॥ ९९ ६॥

सुगमम्। उपादानानियमे च सर्वेत्र सर्वे सम्बदेशिया-श्यः॥ १९६॥ इतन्य नासस्त्याद इत्याह।

#### शक्तस्य शक्यकरणात्। १९७॥

कार्यशक्तिमश्वमेवीपादानकारणत्वम् । श्रन्यस्य दुवैचादात्। खाचवाच । सा शक्तिः कार्यस्थानागतावस्त्रैवेत्यतः शक्तस्य शक्य-कार्यकरणाज्ञासन उत्पाद इत्यर्थः॥ १९७॥ इतस्य ।

#### कारणभावाच । ९९८॥

जलनेः प्रागिप कार्यस्य कारणाभेदः त्रूयते तसाच सकार्य-सिङ्घा नासदुत्पाद इत्यर्थः। कार्यस्यासन्ते हि सदसतेरभेदानुप-पिनिरिति। जलनेः प्राक् कार्याणां कारणाभेदे च त्रुतिः। तद्वीदं तद्याक्षतमासीत्। सदेव साम्येदमग्र श्रासीत्। श्रासीवेदमग्र श्रासीत्। श्राप एवेदमग्र श्रासुरित्याद्या॥ १९८॥ श्रद्धते।

#### न भावे भावयोगश्चेत्। ९९८।

नन्ते वं कार्यस्य नित्यत्वे सित भावस्पे कार्ये भावये। जलानि-ये। न सन्भवति। श्रसतः सन्त एवे। त्यन्तिस्ववहाराहिति चेहि-स्वर्थः ॥ १९८॥ परिहरति।

#### नाभिव्यक्तिनिवसनी व्यवहाराव्यवहारी । १२०॥

कार्यात्पन्तेयवहाराययहारी कार्याभियक्तिनिमन्ते। श्रभि-यक्तित उत्पन्तियवहारोऽभियक्त्यभावाद्यात्पन्तियवहाराभावः। न त्यस्तः सन्त्रयेख्यः। श्रभियक्तित्यं न द्वानं किन्तु वर्तमानावस्ता। कारणयापारोऽपि कार्यस्य वर्तमानवन्त्रणपरिणाममेव जनयित। सतस्य कार्यस्य कारणयापारादभियक्तिमानं नेतिऽपि दृष्टम्। यथा शिवामध्यस्प्रमितमाया नेष्ट्रिक्यापारेणाभियक्तिमानं ति-वस्त्रतेवस्य च निष्योदनेन धान्यस्त्रतस्त्रवस्य चावदातेनेति। तद्कतं वाशिष्ठे।

#### ॥ प्रथमे। अथायः १२९ स्वम् ॥

#### मुष्मावस्त्रया चक्रपञ्चरेकाशिनादरे । यथा स्थिता चितरमस्त्रभेथं जगदावजी॥

द्ति। मक्तितद्वारेणेव्यथैः॥ १२०॥ नन् भवतृत्यनेः माक् सते। यथाकथिद्वदुत्पितिः। नाश्चस्त्वनादिभावस्य कथं स्थादित्याः काञ्चायानादः।

#### नागः कार्यख्यः। १२९।

बीक् श्वेषण दत्वनुशामनाचयः स्रज्ञातया कारणेष्वविभागः। स एकातीताच्ये। नाज इत्युच्यत इत्यर्थः। श्रमागनाच्यस्तु सयः प्रामभाव इत्युच्यत इति श्रेषः। बीनकार्थयक्तेसु पुनरभियक्ति-नी स्ति। प्रत्यभिद्याद्यापन्या पातञ्जले निराक्ततस्तात्। परेषामिदा-क्याकमण्यनागतावस्थायाः प्रायभावास्थाया श्रभवाक्तिहेतृत्वा-च्रेति। नन्यतीतमयस्तौत्यत्र किं प्रमाणं नद्मानागतस्त्रायामिव श्रुवादयोद्भतीतसत्तायामपि स्फुटमुपलभ्यमा द्रति । मैवम् । योगि-प्रत्यचात्वान्यथानुपपन्यानागतातीतवादभयारेव सम्बसिद्धेः। प्रत्य-ज्ञवामान्ये विषयस्य हेत्त्वात्। श्रन्यया वर्त्तमानस्यापि प्रव्यञ्चे-तस्राड्वियामै।स्राधिकप्रामाण्येनासति बाधके योगिमयचेषातीतमयचीति विद्युति । ये।गिनामतीतानागत-प्रत्यन्ते च श्रुतिस्नृतीतिहासादिकं प्रमाणं येत्रवार्त्तिके प्रपश्चित-मिति दिक्। तदेवमभियक्तिलयाभ्यां कार्याणामृत्यन्तिनाश्च्यव-हारावुक्ती। नम्बभिव्यक्तिरिप पूर्व सतौ वासती वा। श्राद्धी कारणव्यापारात् प्रागपि कार्यस्याभिव्यक्त्या स्वकार्यजनकत्वापिः कारणयापारस्य विफलः। श्रमग्र चाभियक्तावेव सकार्यसिङ्गानाः ख्रितः। अवत्या एवाभियत्तेरभियत्त्वाषुनैकारादिनि। अवे।च्यते। कारणवापारात् पाक् सर्वकायाणा सदा सन्त्राभ्यपगमेने क्रविक्र-

حد

7>

स्यानवकाशाद्भरवत् तदिभिषक्तेरिष वर्तमानावस्यया प्रागमक्तेन तर्वज्ञानिष्ठस्यथं कारणव्यापारापेष्ठणात्। ज्ञनागतावस्यया च सकार्यसिद्धान्तस्याच्नतेः। नन्नेकदा सदमच्चेर्यावरोध इति चेत्। प्रकारभेदस्योक्तत्वात्। नन्नेवमिष प्रागभावानक्ष्मीकारेण प्राग-सच्चमेव कार्याणां दुवैचिमिति। नैवन्। ज्ञवस्थानामेव परस्यरा-भावक्रपत्वादिति॥ १२९॥ ननु सकार्यसिद्धान्तरच्यार्थमभिषक्ते-रप्यभिष्यक्तिरेष्ट्या। नषा चानवस्त्रेष्ट्याश्चराष्ट्राष्ट्र।

1

# पारम्पर्यते। उनेवषा बीजाकुरवत् ॥ १११॥

पारम्पर्यतः परम्पराक्षपेणैवाभियक्तेरनुधावनं कर्तव्यम् । बीजाक्तुरवत् मामाणिकत्वेन चास्या प्रदेशवत्वादित्यधः । बीजाः कुराभ्यां चावायमेव विश्वेषा यद्दीजाक्तुरस्यने क्रमिकपरम्परयान-वस्त्राभियक्ते। चैककासीनपरम्परयेति । मामाणिकत्वन्त तस्य-मेवेति । सर्वकार्याणां सक्ष्पते। नित्यत्वमवस्त्राभिविनाशित्वं चिति पातस्त्रसभाय्ये वद्क्तियासदेवरपीयमनवस्त्रा मामाणिकत्वेन सीक्त-नेति । प्रव च बीजाक्तुरहष्ठान्ते। सेकहस्त्रोपन्यस्तः । वस्तुतस्तु जन्मकमादिवदित्यवैव तात्पर्यम् । तेन बीजाक्तुरमवाहस्त्रादिस्त्री-विकत्वेनानवस्त्राविरहेऽपि न चितः । प्रादिसर्गे हि इसं विनेव बीजमुलद्यते हिरस्त्रगर्भसङ्क्त्येन तस्त्ररीरादिभ्य द्रति मृतिस्तृत्वोः प्रसिद्वम्

यथा हि पार्पा मृजक्त अशाखारिसंयुतः। आरिबीजात् मभवति बीजान्यन्यानि वै ततः।

इति विष्णुपुराणादिवाच्चीरिति ॥ १२२ ॥ वस्तुतस्त्वनथ-स्थापि नास्तीत्वारः।

### जत्यिनवद्वादेषः । ९२३ ।

वचा चटात्पनेदत्पन्तः खक्पमेव वैशेषिकादिभिरसदुत्पादवा-दिभिरिद्यते जाचवात् तथैवाद्याभिषेटाभिवाक्तरेप्यभिवाक्तः सरू-पमेवेष्ट्या जाववात्। स्रत स्त्यनाविवाभिवाक्तावीप नानवस्थादेश इत्यर्थः। प्रथीयमभिव्यत्तेरभिव्यत्त्वनष्ट्रीकारे कारणवापाराम् प्राक् तस्याः सन्तानुपपन्या सन्तार्थवादचितिरिति चैत्र । श्रीसन् पचे सत एवाभिव्यक्तिरित्येव सन्दार्थसङ्घाना रत्याश्यात्। श्रभवक्ते-चाभिवात्वभावेन तस्याः प्रागसन्तेऽपि नासन्तार्थवादत्वापनिः। नन्वेवं महदादीनामेव पागवन्त्रमिश्यतां किमभिश्वन्त्राख्यावस्त्राकः स्यनेनेति चेद्र। तड्डीरं तर्द्ययाक्षत्मासीदित्यारिश्रुतिभिरवाक्षा-वस्त्रया सतामेव कार्याणामभिव्यक्तिसिद्धेः। तथास्यभिव्यक्तेः प्राग-भावादिखीकारापनिरिति चेत्र। तिस्णामनागताद्ववस्थानाम-चौ अवस्थाभावक्पतयोक्तत्वात्। ताहशाभावनिष्टच्यैव च कार्ण-व्यापारसाफच्यादिसस्थवात्। श्रयमेव हि सस्तार्थवादिनामसस्तार्थ-वादिभ्या विश्वेषा यत् तैरुच्यमाना प्रागभावध्यंषा सत्वायवादिभः कार्धस्थानागतातीतावस्थे भावक्षे प्राच्येते । वर्तमानतास्था चाभिवाह्यवस्था घटाद्युतिरिक्तेस्यते। घटादेरवस्थावयवस्वानुभवा-दिति। अन्यत् तु सर्वं समानम्। अतो नास्त्रासा सिक्य श्वाव काम र्रात दिक्। ९२३॥ कार्यदर्भनात् तदुपखळीरिति स्बेष कार्येण मूचकारणमनुमेयमिख्यक्तं तव कियत्पर्यनां कार्यमिख्यकः धार्यातृं सर्वेदायाया वाधन्यमाद ।

## देतुमदनित्यमव्यापि सिक्कयमनेकमासितं चिद्गम् ॥ ९२४ ॥

10

**!**>

कारचानुमापकस्वाचयगमनादाव विष्न कार्यजातम्। न तु

मद्दमस्वमानमन विविचितं हेतुमस्वाहीनामखिलकार्यसाधार-प्यात्।

> हेतुमद्नित्यमयापि सिक्रयमनेकमात्रितं खिङ्गम्। सावयवं परतचं यक्तं विपरीतमयक्तम्॥

द्रित कारिकायामयन एव यक्ताखं चवं कायंमेव विक्रमिन्

ख्रुक्तम्। नया च निख्यं हेनुमक्वादिधमंकिमिन वाक्यायः। नव
हेनुमखं कारणवक्षम्। श्रनित्यत्वं विनाशिना। प्रधानस्य या

यापिना पूर्वाक्ता नद्वैपरीत्यमयापित्वम्। सिक्रयत्वमध्यवसायादि
कपनियनकायंकारित्वम्। प्रधानस्य नु सर्विक्रयासाधारस्योम

कारणत्वाक्त कार्येकदेशमानकारित्वम्। न च क्रिया कमव कक्तं

श्रक्यने। प्रक्षनिच्चोभान् स्वित्रयणेन प्रक्षनेर्देष कर्मवस्याव

सिक्रयत्वापनिरिति। श्रनेकत्वं सर्गभेदेन भिन्नत्वम्। सर्गद्वयासाधा
रण्यमिनि यावम्। न पुनः सनात्रीयानेकव्यक्तिकत्वम्। प्रक्षनावनि
व्याप्तेः। प्रक्षतेरपि सक्षाद्यनेकक्ष्पत्वान्। सन्त्वविद्विति ॥ १२४॥

कार्यकारणयोभेदे हेनुमन्वादि सिद्धानीत्यनः कारणानिरिक्तकार्व
सिद्दी प्रमाणाभ्यादः।

### बाम्बसादभेदते। वा गुणवामान्यादेविक्षिदः प्रधानव्यपदेशाद्वा॥ ९२५॥

नित्ति द्वाच्यकार्थस्य कारणानिरेकनः विद्विः क्वचिदाञ्च-स्थान् मत्यच्चन एवानायासेन भवित । यथा स्थान्यादिना धर्मेण नन्दादिभ्यः पटादौनाम् । क्वचित्र गुणसामान्यादेरभेदने गुण-सामान्याद्यात्मकत्वेन विद्वीनानुमानेन भवित । वथास्यवदाया- दिगुणात्मकत्वक्षेण कारणवैधर्म्यण महदादीनाम्। यथा च
महाप्टथिवीत्वःदिसामान्यात्मकतारूपेण तन्माववैधर्म्यण प्रथियादौनाम्। क्वित् त्वादिश्रव्दगृष्टीतेन कमाद्यात्मकतावैधर्म्यण।
यथा व्यिरावयवेभ्याऽतिरिक्तस्य चच्चवावयिनः। तथा प्रधानव्यपदेशात् प्रधानश्रुतेरपि कारणातिरिक्तकावैधिद्वभवित। प्रधीयतेऽस्मिन् हि कार्यजातिमित प्रधानमुच्यते। तच्च कार्यकारणयोर्भेदाभेदी विना न चटते। च्यानाभेदे खस्याधारत्वासस्भवादिव्यथः। कार्याणां साधर्म्यक्षं चच्चणं कारणातिरिक्तकार्येषु
प्रमाणं च स्वाभ्यां दिश्चितम्॥ १२५॥ इदानीं कार्यस्थनकतया कारणानुमानाय कार्यकारणयोरिष साधर्म्यं प्रदर्शयित।

## निगुणाचेतनलादि द्योः॥ १२६॥

द्योः कार्यकारणयोरेव निगुणलादिनाधर्म्यमित्यर्थः। श्रादि-श्रव्ह्याद्यात्व कारिकायामुक्ताः।

विगुणमविवेकि विषयः सामान्यमचेतनं प्रसवधर्मि। व्यक्तं तथा प्रधानं तद्भिपरीतस्त्रथा च पुनान्॥

द्ति। वयः सम्वादिद्वारुपा गुणा श्वव सन्तीति विगुणम्।
तव महदादिषु कारण्यूषेण सम्वादीनामवस्थानं गुणवयसमूहक्षेण तु प्रधाने सम्वादीनामवस्थानं वने ष्टन्नवदेवावगन्तव्यम्।
श्रववा सम्वादिश्वदेन सुखदुःखमाहानामपि वचनात् कार्यकारणयोस्त्रिगुणत्वं समञ्जसमिति। श्रविवेकिविषयोऽच्चेरेव हृश्यम्। भाग्यमिति यावत्। श्रविवेकि च विषयस्थेति तम्हेरे त्वविवेकित्वं सस्भूय
कारित्वं विषयत्वं तु भाग्यत्वमेव। सामान्यं सर्वपुक्षसाधारणम्।
पुक्षभेरेऽप्यभिद्यमिति यावत्। प्रसवधिमै परिणामि। व्यक्तं कार्यम्।

प्रधानं कारणनिव्यर्थः। कार्यकारणयोरन्योऽन्यवेधन्यंनिप कारि-कवा दर्शितम्।

चेतुमद्नित्यमयापि सिन्नयमनेकमात्रितं विज्ञम्। सावयवं परतयं यक्तं विपरीतमयक्तम्॥

इति। अनेकलं सगैभेदेऽपाभिसलम्। अतः प्रक्रतेरनेकव्यक्ति-कलेऽपि नैकलच्चतिः।

> महानां च समाहत्व प्रधानं समवस्थितम्। श्रमनाद्यं न तत्वानाः सङ्घानं चापि विद्यते॥

द्ति विष्णुपुराणेनासङ्क्षीयनावचनात् तु प्रधानस्य यिन्नवज्ञ-त्वसिद्विरिति॥ १२६॥ प्रधानास्थानां जगत्कारणगुणानामन्यो-ज्यविवेकाय नेषामवान्तरमपि वैधन्यं सिद्धान्तयि। विविध-जगत्कारणत्वीपपणये च। न द्योकरूपात् कारणादिचिवकार्याणि सस्भवन्तीति।

# प्रीत्यप्रीतिविवादावीर्यावानामच्ये। ज्यं वैधम्यम्॥ १२७॥

गुणानां सम्वादिद्यवयाणामन्ये द्वां सुखदुः खाद्वेवधर्यं कार्येषु तद्द्यं नादिव्यं:। सुखादिकं च घटादे रिप क्पादिवदेव धर्माद्रनाद्वयं। सुखादिकं च घटादे रिप क्पादिवदेव धर्माद्रनाः करणोपाद्रानत्वादन्यकार्याणामित्वकान्। श्रवादिश्वद्याणाः पञ्चश्रिखाचार्येककाः। यथा सन्तं नाम प्रसादनापवाभि- पृष्ठाप्रीतितितिचासन्ते। यथा सन्तं समासतः सुखात्मकम्। एवं रजोद्धि श्रोकादिनानाभेदं समासता दुःखात्मकम्। एवं तमोद्धि निद्रादिनानाभेदं समासता मोह्यात्मकमिति। श्रव प्रोत्थादीनां गुण्धमैत्ववचनादागामिद्धवे च खघुत्वादेवद्यमाण्यात्वात् सन्तादीनां द्वात्वं सिद्धम्। सुखाद्यात्मकता तृ गुणानां

मनसः सङ्गल्यात्मकतावड्गभ्यम्थेभेदादेवेषपद्यते । म वैश्विष्किताः सुखाद्य एव सन्वादिगुणा इति । सन्वादिवयमि व्यक्ति-भेदादननाम् । श्रन्यथा दि विभुमावत्वे गुणविमद्वैचिद्यात् कार्य-वैचित्र्यमिति विद्वान्ताः नेषपद्यते विमर्देऽवान्तरभेदासस्मवात् ॥ १२०॥ गुणाना सन्वादौनामेकैकव्यक्तिमावत्वे ष्टद्विष्ठासदिकं नेषपद्यते तथा परिच्छित्तत्वे च तत्त्वमूष्ट्रक्षपद्य प्रधानस्य परि-च्छित्तत्वापन्त्या श्रुतिस्मृतिसिद्द्ममेकदासङ्क्ष्यस्य प्रधानस्य परि-श्रतिस्वात्वपन्त्या श्रुतिस्मृतिसिद्द्ममेकदासङ्क्ष्यस्य प्रधानस्य परि-श्रतिसङ्कृत्वे गुणानां वित्वसङ्क्ष्यापपादनाय विवेकाद्ययं च तेषां साधम्यवैधर्म्ये प्रतिपादयति ।

# खघादिधमैं: साधम्धं वैधम्धं च गुणानाम्॥ १२८॥

साधर्म्यत्वानुपपने:। तद्यात् कारणगुणानानेवाव साधर्म्यादिक-नुच्यत इति । सन्द्वादीनां समुखादिकं चेन्नं कारिकवा।

> यत्तं सम् प्रकाशकानिष्टम्पष्टचाकं चर्तं च रजः। गुक् वरणकानेव तमः प्रदीपवचार्थते। हन्तिः।

द्रित । चर्चतः पुरुषार्धनिनिनात् । नन्ते मूचकारणस्य परि-च्छितासङ्घ्रायक्तिकावे वैशेषिकमतादव के। विशेष द्रित चेत्। कारणद्रवस्य शब्दसार्थादिराज्ञियमेव ।

> शब्दसार्थविष्ठीनं तुरूपादिभिरसंयुतम्। विगुर्णं तट्यगद्योनिरनादिषभवाष्ययम्॥

इति विष्णुप्राणादिभ्यः। एतच पातञ्जने आहाभिः प्रपश्चि-तम्। ९२८॥ ननु महदादीनां स्रक्ष्यतः सिद्वाविप तेषां प्रवा-चेणोत्पन्यदर्शनात् कार्यत्वे नास्ति प्रमाणं येन तेषां हेनुमचं साधन्यं स्थात् तवाह।

### चभयान्यलात् कार्यलं महदादेषेटादिवत्। ९१८।

महरादिपञ्चभूतामां विवादाखादं तावत पुरुषो भीग्यासात्। नापि प्रक्रतिर्मेश्चान्यथानुपपन्था विनाशिलात्। श्वतः प्रक्रति-पुरुषभिन्नं तिज्ञत्वाच्च कार्यं घटादिविद्वार्थः॥ १२८॥ ननु विकारशिक्तदाहादिनीय मेशचाद्युपपनेविनाशिल्यमपि नेषामियद्व-नित्याश्रद्धायां कार्यत्वे हेल्यमराष्याह ।

#### परिमाणात्। ५३०।

परिक्तिसाई शिकाभावप्रतिये। गितावक्केदकजातिमस्तादिख-र्यः। तेन गुणयात्रीनां कियतीनां परिक्तिसत्वेऽपि न तव व्यक्ति-वारः॥ १३०॥ किञ्च।

#### समन्वयात्। १३१।

स्पवासादिना चौणं हि बुझादितस्वमसादिभिः समस्येन सम-नुगतेन पुनद्दपचीयते। स्रतः समस्यात् कार्यत्वमुतीयत इत्यर्थः। निव्यस्य हि निरवयवतयावयवानुप्रवेश्रहःपः समस्योः न चटत इति। समस्ये च स्रुतिः प्रमाणं मनः प्रक्रत्य। एवं ते सान्य चोष्ट्यानां कलानामेका कलातिशिष्टाभूत् सान्नेनोपसमाहिता पाज्यलीदिति। योगस्त्रं च कात्यन्तरपरिणामः प्रक्रत्यापूराम् दिति। १३१॥ किञ्च।

#### गितितस्रीत । ९३२॥

करणत्रचेत्वर्थः। पुरुषस्य यत् करणं तत् कार्यं चचुराहिवहिति भावः। पुरुषे वाचादिषयापकत्वं प्रक्षतेनीस्वीति प्रक्षतिने करण-निति। स्रतो महत्तवस्य करणत्या कार्यत्वे विद्वे वृतरामन्येषा-मित कार्यत्वम्। इतिस्वद्य हेतुवर्गवमाप्तिस्यचनार्थः॥ ९६२॥ यदि च महदादिमध्ये किस्चिदकार्यं खोक्तियते तदापि तदेव प्रक्रतिः पुरुषो वेति विद्वं नः वमीहितम्। प्रक्षतिपुरुषो प्रवाध्य परिषामित्वापरिणामित्वाभ्यां विवेक्तव्यावित्ववैवास्नाकं तात्पर्या-दित्वाइ।

## तदाने प्रकृतिः पुरुषे। वा । १ ३३ ॥

तङ्गाने कार्यत्वज्ञाने यदि परिणामी तदा प्रक्रातिः। यदि चा-परिणामी भेक्ता तदा पुरुष इत्यर्थः॥ १३३॥ ननु नित्वमप्यु-भयभिन्नं स्थान् तवाज्ञ।

तयोर्ग्यत्वे तुच्छत्वम् ॥ ९ ३ ४ ॥ स्रकार्यस्य मक्ततिपुरुषभिद्यत्वे तुच्छत्वं समस्यान्त्रमार्गाः भावात्। श्वकार्यं हि कारणतया वा भेशकृतया वा सिद्धाति न र न्या येव्यर्थः॥ १६४॥ तदेवं महदादिषु कार्यत्वं प्रवाध्य साम्प्रतं निः प्रकृत्यनुनानेऽनुक्तं विशेषमाह।

## कार्यात् कारणानुमानं तत्वाचित्वात्। ९३५॥

कार्यात्मस्तादे विष्नात् सामान्यते दृष्टं कारणानुमानं यहुर्क्तं तत् ताटस्थिनिष्टमये तत्वाहित्यात् कार्यसहित्येनैव कर्तयं सदे व सैन्येदमय प्रासीत् तम एवेदमय प्रासीदित्यादिशुत्यनुसारात् । तद्यथा । महदादिकं खे।पहितिबगुणात्मकवस्तूपादानकम् । कार्यतात्। शिवामध्यस्त्रपतिमावत्। तैवादिवसेत्यर्थः। प्रवानु-कूवतर्कः प्रागेव दर्शितः॥ ९३५॥ तस्याः प्रकृतेः कार्यादे धर्म्यं विवेकार्थमारु।

### यव्यक्तं विगुणाविङ्गात्। १३६॥

श्रीभवातात् विगुणात्महत्तवादिप मूचकारणमवातं सूच्यां मह-त्रत्वस्य हि सुखादिगुणः साचात् क्रियते प्रकृतेश्व गुणाऽपि न साचात् क्रियत इति । प्रधानं परमावातं महत्तवं तु तद्येचया वात्तिमिवार्थः॥ १६६॥ ननु परमस्च्यां चेत् तस्ति तस्यापनाप एवाचित इत्याकाङ्कायां पूर्वे तां स्वारयति ।

#### तत्नायतत्त्वसिद्धेनापलापः॥ ९ ३ ७॥

सुगमम् ॥ ९ ६० ॥ प्रक्तस्यनुमानगता विशेषा विस्तरते विचा-रिताः । इतः परमध्यायसमाप्तिपर्यन्तं पुरुषानुमानगता विशेषा विचार्यास्त्रच कञ्चनादै। विशेषमार ।

सामान्येन विवादाभावाद्गमेवत्र साधनम् ॥ ९ ३ ८ ॥ यत्र वस्तुनि सामान्यते। विवादे। नास्ति न तस्य स्टूपतः साधन- मपेच्छते धर्मखेनेखर्थः। श्रयं भावः। यथा प्रक्रतेः सामान्येनापि साधनमपेचितं धर्मिण्यपि विवादात्। नैवं पुरुषस्य साधनमपेचि-तम्। चेतनापलापे जगदान्ध्यमसङ्गतो भेक्तर्यहम्पदार्थे सामान्यते। बीद्वानामप्यविवादात्। धर्म इव। धर्मी हि सामान्यते। बीद्वैरपि खौक्रियते तप्तशिलारोहणादिषु धर्मत्वाभ्युपगमात्। श्रतः पुरुषे विवेकनित्यत्वादिसाधनमानमनुमानं कार्यमिति॥ १६८॥ संहत-परार्थत्वात् पुरुषस्थेत्वुक्तस्ववैणापि विवेकानुमानमेवाभिग्रेतम्। न तु तव पुरुषस्य सर्वथैवाप्रत्यच्चत्वमभिग्रेतमिति। तव चादै। विवेकप्रतिचास्त्वम्।

## यरीरादिव्यतिरिक्तः पुमान्॥ ९३८॥

श्रीराद्मिक्तत्वमां यचतुर्विश्रितिनच्चात्मकं वस्तु तते।ऽतिरिक्तः युमान् भेक्तित्वर्थः। भेक्तित्वं च द्रष्टृत्विमिति॥ १६९॥ श्रव हेतू-नाइ स्वतः।

### संइतपरार्थलात्। ५४०।

यतः सर्वे संहतं प्रक्वत्थादिकं पराधें भवति श्रय्यादिवत्। श्रतेः असंहतः संहतदेहादिभ्यः परः पुरुषः सिङ्गतीत्यर्थः। श्रयं च हेतुः संहतपरार्थत्वात् पुरुषस्थित्यत्र व्याख्यातः। उत्तस्थापि हेतेः पुन-रूपयोशे हेतुवर्शसङ्खनार्थः॥ ९४०॥ किञ्च।

## निगुषादिविपर्ययात्। ९४९।

मुखदुःखमेश्वासकत्वाद्विपरीत्वादित्वर्थः। श्रीरादीनां दि यः मुखाद्यात्मकत्वं भर्भः च मुखादिभेश्वारि न मन्ध्रवित । खयं मुखादिश्वरूपो कर्मकर्ष्विरेशभात्। भर्मिपुरस्कारेणीव मुखाद्यनु-भवादिति । ननु बुद्धिनिमितिबिति खमुखादिकं पुरुषेण गृद्यानां खबदिति चेत्र। यथं वित बुद्धेरेव युखादिकत्यना चित्यात्। पुरुषान्यात् । पुरुषो पुरुषो मृद्ध द्यादिमत्ययान्तु न पुरुषे युखादिवाधकाः। तत्सानित्वेनाः पुपपत्रेः। बुद्धेः युखादिमत्त्रेनाप्युपपत्रेचा। वीकिक्यां द्याद्यमुद्धाः वव्याः बुद्धिरि विषयो निष्याद्यानवासनादिक्यदेशचानुष्ट्येचानुष्ट्येचानुष्ट्येचानुष्ट्येचानुष्ट्येचानुष्ट्येचानुष्ट्येचानुष्ट्येचानुष्ट्येचानुष्ट्येचानुष्ट्येचानुष्ट्येचानुष्ट्येचानुष्ट्येचानुष्ट्येचानुष्ट्येचानुष्ट्येचानुष्ट्येचानुष्ट्येचानुष्ट्येचानुष्ट्येचानुष्ट्येचानुष्ट्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्येचान्य

#### चिष्ठानाचेति । ९४२।

भोक्तुरिष्ठा द्रावाचा थिष्ठेयेभ्यः प्रक्रत्यन्तेभ्योऽतिरिक्ततेत्वर्षः। च च प्रक्रत्यादीनां भेगाहेतुपरि-चामेषु कारणम्। भे।क्तुरिषष्ठानात्। भेगायतनिर्भाणितित् बच्चमाणस्त्रात्। पंयोगस्य भेदे पत्येव भवतीति भावः। इति चन्दे। हेतुपनाप्ति॥ ९४२॥ चक्तानुनानेऽनुकूलतके प्रदर्शयति स्त्राभ्याम्।

## भाक्तृभावात्। ९४३।

यदि हि श्रीरादिखरूप एव भीका स्वात् तदा भीकृत्वनेव वाइन्येत। कर्मकर्टविरोधात्। स्वस्य साचात् सभीकृत्वानुपपणे-रित्यर्थः। श्रनुपपण्तिस्य पूर्वनेव व्याख्याता। श्रव सूत्रे पुरुषस्य भागः सीक्षत इति सार्तव्यम्। श्रपरिणामिनस्य पुरुषस्य भाग-स्थिदवसाने। भाग इत्यव व्याख्यातः॥ ९४६॥ किस्।

### केव ख्याचें प्रवृत्तेश्व । ९४४ ।

श्रीरादिकमेव चेङ्कोक्तृ खात् तदा भेक्तः केवळाथं दुःखात्य-कोच्छेदाथं कछापि प्रष्टत्तिनीपपद्येत । श्ररीरादीनां विनाशि- स्वात्। प्रष्टतेस्य धर्मियाइकमानेन दुःखखाभाव्यविद्या कैवस्या-सस्यवात्। न हि सभावस्यात्वनोत्त्रहेदो घटत इत्यर्थः। सन कैवस्यार्थं प्रष्टतेरिति स्वपाटः प्रामादिकत्वादुपेश्वणीयः।

> सङ्कातपरार्थत्वात् विगुणादिविपर्ययादिधष्ठानात्। पुरुषोऽित्त भाक्तृभावात् कैवन्यार्थं प्रष्टमेस्य ॥

द्रित कारिकातः कैवन्धार्थं प्रष्टमेन्त्रेति पाठात्। त्राधीसङ्कते-न्त्रेति॥ ९४४॥ चतुर्विंशतितन्त्रानिरिक्ततया पुरुषः साधितः। द्रदानौं पुरुषगते। विशेषे। विवेकस्फुटीकरणायानुनीयते।

#### जडप्रकाशायागात् प्रकाशः। ९४५।

वैशेषिका श्राजः। प्रागपकाश्रक्षपद्य जख्यात्मने मनःसंवी-गाञ्जानाच्यः प्रकाशे जायत इति तद्य। लेके जख्यापकाश्रद्य लेखिः प्रकाशेत्पन्यदर्शनेन तद्योगात्। श्रतः स्वीदिवत् प्रकाश्रद्धक्ष एव पुरुष इत्यर्थः। तथा च स्वृतिः।

> यथा प्रकाशनमसेः सन्तन्धेः नेरपपद्यते । तद्ददेक्यं न शंनध्यं प्रपञ्चपरमात्मनेःः॥

इति।

यथा दीपः प्रकाशात्मा चुचे। वा यदि वा मधान्। ज्ञानात्मानं तथा विद्यात् पुरुषं सर्वजन्तुषु ॥

इति च। प्रकाशलं च तेजखान्त्रचैतन्येष्ट्रन्गतमखण्डोपाधिर-नुगतव्यवद्यारादिति॥ ९४५॥ ननु प्रकाशखरूपलेऽपि तेजी-बद्धमेधर्मिभावे।ऽस्ति न वा तवाद।

निर्णुणलाम्न चिद्यमा ॥ ९४६ ॥ सुगमम् । पुरुषस्य प्रकाशक्तपत्वे सिद्धे तसमन्यमानेषान्यव्यव- हारोपवनी प्रकाशात्मकधर्मकत्यनागीरविनव्यपि बेध्यम्। तेन-सन्ध प्रकाशाव्यक्रपविशेषाग्रहेऽपि स्वर्थपुरस्कारेण ग्रहान् प्रका-श्तेजसेभिदः सिङ्गाति । श्रात्मनस्तु श्वानास्थपकाशाग्रहकाले ग्रहणं नास्तीत्यते। नास्व प्रवाद्यमधर्मभावश्रृत्यं प्रकाशक्रपमेवात्मद्रव्यं कल्यते। तस्य प्रवाद्यमधर्मभावश्रृत्यं प्रकाशक्रपमेवात्मद्रव्यं कल्यते। तस्य प्रवाद्यमधर्मभावश्रितस्वात्। श्रनात्रितत्वा-चिति। तथाप्रस्थाते।

> चानं नैवासाना धर्मी न गुणी वा कथच्चन। चानखरूप एवासा निष्यः पूर्णः सराधिवः॥

इति। ननु निग्णल एव का युक्तिरिति चेत्। उच्यते। पुरुष-स्रोक्शद्यास्तावित्रया न सस्भवन्ति जन्यनाप्रत्यचात्। जन्यगुषाष्ट्री-कारे परिणामिलापनिः। तथा चीभयोरेव प्रक्रतिपुरुषयोः परिणामहेतृत्वकत्यने गारवम्। चान्ध्यपरिणामेन कदाचिदच्चत्व-स्यापन्या ज्ञानेक्हादिगाचरसंश्यापनिस्। तथा जडपकाशा-. योगस्रोत्तत्वादिप न नित्यस्थानित्यन्नानसस्थव इति । इच्छादिक-मन्वययितिरेकाभ्यां मनस्रोब खाचवात् विद्धाति । मनस्रायोगस्रा-तानच्चाभवासाद्वेत्तवे गीरवात्। गुणशब्द्य विशेषगुणवाचीत्युत्त-मेव। श्रत श्रात्मा निर्गुणः। श्रिपच ये तार्किका श्रात्मनः कर्छेत्व-मिच्छन्ति तेषां मेरचानुपपत्तिः। ऋदं कर्तेति बुद्देरेव गीतादिषु-इष्टीत्पित्तिहेतुतये।ऋत्वात् । तस्यास्य तन्त्रते मिच्याचामत्वाभावेन तन्त्रज्ञाननिवर्व्यत्वासभावात्। श्रतः श्रुव्युक्तमेत्वानुपपन्यासानेा-उकर्दित्तमसाभिरियते। श्रकटित्वाचाद्दष्टसुखाद्यभावः। नतन्त्र मनमः क्राव्यादिहेतुत्वे कत्यनीये बाचवादन्तर्द्वम् पात्वावक्केदेने-तत्क ल्यते । श्रतं श्राताः निर्गुण इति । यथे। ऋखं च परमस्रद्धाः स्यात्मनः सक्पं वाशिष्ठे करामलकवत् प्राप्तं विविच्य प्रतिपादि-तम्। यथा।

#### । मथनेाऽध्यावः १४७ स्वम् ।

श्वसस्थवित वर्षेत्र दिरभूत्याकाश्रक्षिष्ठि। वकाश्ये याद्वशं क्षं प्रकाश्रस्थानसं भवेत्। विजयत् त्वमदं चेति दश्येऽवनामुपागते। इष्टुः स्थात् केवसीभावस्वादशे विमस्यासनः॥

इति॥ ९४६॥ नम्बद्धं जानामीति धर्मधर्मिभावानुभवात् पुरुषस्य चिडुर्मकत्वं विद्युति गीरवस्य प्रामाणिकत्वेनादे। बत्वा-दिति तवादः।

## मुत्या चिद्रस्य नापकापचत्रात्यचनाधात् ॥ ९ ४ ७ ॥

भवेदेवं विद् केवल नर्के पासा भिर्नि गुं पाता खिद्व में त्या दिकं प्रयाध्यते किन्तु शुव्यापि। श्वतः श्रुव्या विद्वस्य निर्गु पाता देनी प्रवापः
सस्मवित तत्म व्यवस्य गुणादिम व्यवस्य श्रुव्येव वाधात्। श्वरं गीर द्व्यादिम व्यवस्य गुणादिम व्यवस्य श्रुव्येव वाधात्। श्वरं गीर द्व्यादिम व्यवस्य द्वारं। श्वरं श्वरं वाधिताः स्युदिति जितं नास्ति हैः। निर्गु पात्ते श्वरं वाधा वाधिताः स्युदिति जितं नास्ति हैः। निर्गु पात्ते श्वरं श्वरं विश्वादं विश्वा

कौड्यं वाघविमिति चेत्। चच्यते। नैयायिकाहिभिरनाः करणं व्यव-वायानुव्यववायाः तदात्रयस्येति चत्वारः पदार्थाः कल्यन्ते। स्रद्धाः-भिक्त्वनाः करणं व्यववायस्थानीया च तद्वृत्तिरनन्तानुव्यववायस्थाः-नौयस्य नित्येकद्वानरूप स्राह्मीति वयः पदार्थाः कल्यन्त इति ॥ १४७॥ ननु यदि प्रकाश्ररूप प्रवाद्या तदा सुषुप्तप्राद्यवस्थाभेदे। नै।पपद्यते सदा प्रकाशानपायादिति तवासः।

### चुषुप्रावसाचितम्। ९४८।

मुब्तायाद्यस्यावस्यावस्य बुद्धिनिष्ठस्य मास्तित्वमेव पुंचीत्यर्थः। तदुक्तम्।

> जारात् खप्तः सुबुनं च गुणता बुद्धिष्टनयः। तासा विख्यणो जीवः साम्रिलेन व्यवस्थितः॥

र्ति। तासं बुडिएमीनां साचित्वेन तदिखचणे जाग्रदाद्यव-खारिको निर्णात दत्वर्थः। तव जाग्रमामावस्थेन्द्रियद्वारा बुडेवि-षयाकारः परिणामः। खप्तावस्था च संस्कारमावज्यसाहणः परि-णामः। सुष्ठमावस्था च दिविधाईसमग्रवयभेदेन। तवाईवये विषयाकारा प्रतिने भवति। किन्तु खगतसुखदुः खमे। हाकारैव बुडिए निर्भवति। श्रन्यथे। त्यितस्य सुष्यमहमखाप्त्रमित्यादिकपसु-षुप्तिकालीनसुखादिसारणानुपपनेः। तदुक्तं व्यासस्रवेण मुग्येऽर्ध-सम्पन्तः परिशेषादिति। समग्रवये तु बुड्डिनिसामान्याभावे। मरणाद। विव भवति। श्रन्यथा समाधिमुष्ठिप्तमो चेषु ब्रह्मक्पते-त्यागामिस्रवानुपपनेरिति। सा च समग्रसुष्ठिप्तिप्रभावकपेति पुरुषस्तत्याची न भवति पुरुषस्य एनिमावसाचित्वात्। श्रन्थश्य संस्कारादेरिप बुड्डिधमस्य साचिभास्यतापनेः। सुषुप्तादि- षाचित्वं तु नाइश्रवृद्धिष्टभीनां खपनिविन्निनानां प्रकाशनिनि बच्चानः। श्रते ज्ञानार्थं पुरुषस्य न परिणामापेचेति। स्थारे-तत्। मुबुने यदि मुखदु:खादिगे।चरा बुद्धिविनिरिधाते तर्षि जाग्रदादावप्यविष्ठह्मीनां हिमग्राद्यत्वकीकार एव युक्त इति व्यर्था तत्याचिपुरुषक्याना खगाचरष्टनित्वेनैव खव्यवदारहेतु-तायाः सामान्यतः सुवचत्वादिति। मैवम्। नियमेन स्रोा-चरष्टिक त्यने उनवर्षाप निर्मारवं च स्थान्। किञ्चादं सुखी-मारिष्टिनिषु सुखारीनां विशेषणतया निर्विकत्यकं तज्ज्ञान-मादावपेद्यते । तब चाननानिर्विबत्यकष्टन्यपेद्यया जाघवेन नित्यमेकमेवात्मखरूपं ज्ञानं कल्यते। श्रदं मुखीत्यादिविधिष्ट-चानार्थं बुड्विष्टनंरेव ताह्याकारत्वं पुरुषे व्यनिसारूप्यमाव-चौकारेण ष्टन्याकारातिरिक्ताकारानभ्युपगमात् खतञ्चाकारेण परिणामापनेरिति । श्रथैवं पुरुषस्य मुषुप्तरादिमाचिमानलेन पुरुषेक्यस्याप्युपपत्ती स किमेकाँ उनेका वेति संश्यः । तदासं पूर्वपद्धः । जाचवनकैषद्दकारेण बलवतीभ्याऽभेदश्रुतिभ्य एक एवात्मा विञ्चति जाग्रदाद्यवस्थारूपाणां वैभन्याणां बुद्धिभन-त्वात्। यद्ययेकस्यात्मनः सर्वेबुड्विसाचित्वं तथापि यस्या बुड्वेर्या ष्टिनः सैव बुद्धिसाद्दिमिविशिष्टतया साचिषां गृहाति घटं जाना-मीत्यादिरूपे:। श्रेत एकस्या बुद्धेरथं घट इति वृत्ती सत्यामन्य-बुङ्घिष्टिचिद्वारा नानुभवे। घटमई जानामीति ॥ ९४८ ॥ तक विद्वानागाइ।

#### जन्मादिव्यवस्थातः पुरुषबद्घतम्। ९४८।

पुष्यवान् खर्गे जायते पापी नरके द्वी बध्यते चानी मुच्यत इक्षादेः श्रुतिस्मृतिस्ववस्थाया विभागस्यान्यसानुपपन्या पुरुषा वदवं द्रव्यर्थः । जन्ममर्षे चाव नेत्यिनिविनाश्ची पुद्यनिष्ठता-भावात् । विन्तुपूर्वदेहेन्द्रियादिसङ्कातविश्वेषेण संयोगन्य वियो-गन्म भागतदभावनियामकाविति । जन्मादिव्यवस्थायां च श्रुतिः ।

श्रुकामेकां के हितशुक्कक्षणां बहुीः प्रकाः स्क्रमानां सक्षपाः। श्रुको खोका जुषमाणो (नृशेते जसाबीनां भुक्तभेगामजो (न्यः। वि तिह्रदुरस्ततास्ते भवनश्येतरे शुःखमेवापियन्ति।

द्रकादिरिति ॥ ९४८ ॥ ननु पुरुषैकोऽखुपाधिकवावक्रेदकः भेदेन जन्मादिव्यवक्षा भवेत् तवाद ।

#### उपाधिमेदेऽप्येकस्य नानायोग स्वाकायस्येव घटाहिभि:॥९५०॥

ख्याधिभेहेऽखेकसीय पृक्षस्य नाने।पाधियोगोऽल्लोव यथैक-सीवाकाशस्य घरकुद्धादिनानायोगः। स्रतोऽवक्तेहकभेहेनेकस्या-स्रान एवं विविधजन्ममरणाद्यापत्तिः काययुद्धादाविवेति न सस्य-वित यवस्था। एकः पुक्षां कायते नापर इत्यादिरित्वर्थः। न स्रावक्तेहकभेहेन कपिसंयोगतहभाववत्येकस्थित्तेव ष्टचे व्यवस्था घटते। एके। एकः कपिसंयोगी। स्रत्यस्थ वेति। किन्द्रीकोपा-धितो मुक्तस्याप्यात्ममदेशस्योपाध्यक्तरैः पुनर्वस्थापत्या वस्यमे।च्या-यवस्था तहवस्थि। यथैकघरमुक्तस्याकाश्रमहेशस्यान्यघरयोगाद्य-राकाश्यवस्था तददिति। न च वस्यमे।च्यावस्थासुतिरिप नीकि-कामानुवादमाविति वाच्यव्। मे।चस्यानीकिकस्थात्। निष्या-पुक्षार्थमतिपादनेन सुतेः प्रतारकत्वाद्यापत्तेस्य॥ १५०॥ नमु चैतन्यैक्येऽपि तत्तदुपाधिविश्वस्थातिरिक्ततामभ्युपगम्य व्यवस्था-प्रपादनीया तवाद्य।

### चपाधिर्भिवते न तु तदान्। ९५९।

चपाधिरेव नाना न तु तदान्पाधिविधिष्टाऽपि नानाभ्यु-पेवा विश्विष्टस्यातिरिक्तस्वे नानास्मताया एव शास्त्रामारेऽप्यभ्युप-गमापचेरित्वर्थः । यन्यभागिना विधिष्ठावे विश्वेषणवियागेन विश्वित्वनाशास मेाचापपत्रिरिकादीन्यपि दूषणानि । ननु विश्व-इस जीवलमन्ययवितरेकारिति घष्टाधाये खयमेवाइद्वार-विशिष्टस्थैव जीवलं वस्थानीति चेन्न माणधारकत्वकपजीवलस्थैव विश्विष्टाभेयत्ववचनात्। न तु बन्धमे। चयवस्थाया विशिष्टाश्चितत्व बच्चते मेाचकाचे विशिष्टायचादिति। यदि केचिन्नवीना वेदाः न्तिवृवा श्राजः। एकस्रीवात्मनः कार्यकारणोपाधिषु प्रतिबि-मानि जीवेश्वराः प्रतिविमानां चान्ये। अयं भेदाज्यसाद्यविच-व्यवस्थापपत्तिरिति । तद्यस्त् । भेदाभेदविकस्यासद्वात् । विसमितिवस्योर्भेरे प्रतिविसस्याचेतनतया भेाकृत्ववस्थमे।चाद्य-न्पपत्ति:। जीवब्रह्माभेद्रक्पतिखद्वान्तर्ज्ञातिसा। जीवेश्वरभिक्न-स्यात्मनेाऽमामाणिकत्वं च। श्रभेदे तु साङ्कर्यापरिशारः। भेदा-भेदाभ्युपगमे तु तिबिङ्घानादानिः। भेदाभेदिवरोधस्य। श्रमः माते त्यभेदोऽविभागवचाणा भेदचान्योऽन्याभाव इत्यविरोध इति। श्रवक्द्रिमतिविमारिष्ट्रष्टान्तवाक्यानि लग्ने वाच्यास्यामः। स्यारे-तत्। विस्मातिविसारिभेरं परिकल्य श्रुत्या बन्धमे। च्यवस्था कल्यितेत्वेवासाभिकच्यते न तु परमार्थता विन्नभावसावेभिही बस्बेमाचारिकं चेखत इति। मैबम्। एवं यति बस्बेमाचारिश्रुति-गणस्य भेदश्रुतिगणस्य चाभयावीधापेचया केवलाभेदश्रुतिगण-स्मैवाविभागपरतयैव सङ्कोचे। लाचवासुन्नः। श्रुतिस्रुत्यन्तरैरवि-भागसा चिद्वालाचेति ॥ ९५९ ॥ आमीन्यवादिषूत्रं दूषणमुपर्यः प्रति।

### एवनेकलेन परिवर्त्तमानस्य न विबद्धधर्मा-च्यासः ॥ ९ ५ २ ॥

यवं रीत्यैकलेन सर्वता वर्तमानसात्राना जन्ममरणाहिकपविबद्धधर्ममधुण न युक्त इत्यर्थः। यद्दैकल इति च्छेरः। एकलेउन्युपगम्यमाने परितः सर्वता वर्तमानस्य सर्वापाधिष्वनुगतस्य
विबद्धधर्माध्यासे। नेति न किन्तु सर्वया विबद्धधर्मसङ्करोऽपरिद्यार्थः
इत्यर्थः। ननु पुरुषो निर्धर्मकत्त्वा कथं जन्ममरणबन्धमोत्ताहिविबद्धधर्मसङ्कर्यमापाद्यते भविद्वरपि सर्वेषां धर्माणामुपाधिनिष्ठत्वाभ्युपगमाहिति चेद्व। चक्तधर्माणां संयोगवियोगभागाभागक्षपत्वा पुरुषे चौकारात्। परिणामक्पधर्माणामेव पुरुषे प्रतिषेधस्थोक्तलाहिति। यथा स्फाटिकेषु चौद्दित्यनौनिमाहिधर्माणामारीपितानामि व्यवस्थान्ति तथा पुरुषेष्वपि बुद्धिर्भाणां सुखदुःखाहौनां श्ररीराहिधर्माणां च ब्राह्मण्यचित्रवाहौनामारोपितानामिप व्यवस्थान्ति श्रास्त्रेषु। यथा विष्णुपुराणे।

यथैकिस्मिन् घटाकाशे रजोधमादिभिष्टते। न च सर्वे प्रयुज्यना एवं जीवाः सुखादिभिः॥

इति ॥ ९५२॥ वापि व्यवस्थिकातये वित जन्मादिव्यवस्थावदेव नापपद्यत इत्यास् ।

### बन्यधर्मलेऽपि नारोपात् तत्विद्विरेकलात्। ९५३॥

श्रन्थभनेतेऽपि भर्माणां मुखादीनामारोपात् पुरुषे यवस्या न सिञ्जाति । श्रारोपाधिष्ठानपुरुषस्थैकत्वादित्वर्थः। श्राकाश्रस्थै-कत्वेऽपि चटाविक्तिकाशानां चटभेदेन भिन्नतयौपाधिकभर्म-यवस्था घटते। श्रात्मत्वजीवत्वादिकन्तु नेपपथ्यविक्तिस्य । उपा-धिवियोगे घटाकाश्रनाश्रवत् तन्नाश्येन जीवे। न न्नियत द्रस्थादि- श्रुतिविरोधमसङ्गात् । किन्तु केवलचैतन्यस्थेति प्रागेवे क्रान् । इमां वन्धमे। चारिव्यवस्थानुपपत्तं स्वन्धामगुँद्वे वाधुनिका वेदान्ति मुवा उपाधिभेदेन बन्धमे। च्यवस्थामैकात्रग्रेऽप्याद्धः । ते उप्येतेन निरक्षाः । येऽपि तदेकदेश्चिन इमामेवानुपपत्तं पश्चम्त उपाधिगतचित्रातिबिचानामेव बन्धादीन्याद्धस्ते स्वतीव श्वान्ताः । स्वन्ताद्वे स्वतीव श्वान्ताः । स्वन्ताद्वे स्वतिविक्तस्यास्त्रस्याद्वे स्वतिव श्वान्ताः । स्वन्ताद्वे क्वापि सर्वाक्षान्ताद्वे क्वापि सर्वाक्षान्ताव्यादिव्यवे क्वापि सर्वाक्षान्ताव्यादिव्यवे क्वाप्ति । प्रमानव्यपदेशान् । इत्यादिस्वर्वभेद स्वनः । स्वतिवन्त्रस्य स्वाप्तिकानामवच्छेदमिविन्तादिवादा स्वपस्त्रान्ता एव । स्वाप्तिकानामवच्छेदमिविन्तादिवादा स्वपस्त्रान्ता एव । स्वाप्तिकानामवच्छेदमिविन्तादिवादा स्वपस्त्रान्ता एव । स्वाप्तिकानामवच्छेदमिविन्तादिवादा स्वपस्त्रान्ता स्व। स्वाप्तिकं ब्रह्ममौमांसाभायो प्रतिपादितमस्याभिः ॥ ९५६॥ नन्धेवं पुरुषनानास्ते स्ति ।

एक एव हि भूताता भूते भूते व्यवस्थितः।
एकधा बद्धधा चैव दृथ्यते जनचन्द्रवत्॥
नित्यः सर्वेगतो द्याता कूटस्था देषवर्जितः।
एकः स भिद्यते शक्ता मायया न स्थावतः॥

रत्याद्याः श्रुतिस्मृतय श्रासीकत्यमितपादिका नेपपद्यन्त इति तकार।

## नाद्वेतश्रुतिविरोधे जातिपरत्वात्। ९५४।

श्रात्मे काश्रुतीनां विरोधस्तु नास्ति तासां जातिपरत्वात्। जातिः सामान्यमेकरूपत्वं तत्रैवाहैतश्रुतीनां तात्पर्यात्। न त्वखाद्धः त्रे प्रयोजनाभावादित्वयः। जातिशब्दस्य चैकरूपतार्थकत्वमुन्तर-स्वास्थ्यते। यथाश्रुतजातिशब्दस्यादरे। श्रात्मा इदमेक प्रवास

चाचीत्। बरेव चैन्बिरमग्र चाचीत्। एकमेवाद्वितीयम्। इत्याद्य-दैतत्रुत्युपपार्कत्येव सूत्रं बाख्येयम्। जातिपरत्वात्। विकातीय-द्वैतिनेचे भपरत्वादिव्यर्थः। तवाद्यव्याव्यायामयं भावः। प्रात्नीव्य-त्रुतिस्नुतिष्वेकादिश्रव्याचिदेकरूपतामानपरा भेदादिश्रव्याच वैध-म्बं च च फोर्पराः। एक एवाचा मन्तवो जाग्रस्वप्रसुष्पि खान-वयवातीतस्य पुनर्जना न विद्यत राखादिवाक्येष्ट्रेकक्पार्थस्वाद-म्यकत्वात्। प्रन्यवावस्थावयेऽप्यात्मन एकतामावज्ञानेन स्थान-वयवातीतश्रक्ते। ज्ञाया श्रवस्थावयाभिमाननिष्ठने रसस्यवात । तथै-करूपनामनिपाइनेनैव निखिलोपाधिविवेकेन सर्वातानां सरूप-बीधनसम्भवास। न स्नन्यया निर्धर्मकमात्मस्कर्ण विशिष्य ब्रह्म-णापि शब्देन साचात्रानिपाद्यितं शब्दाते। शब्दानां सामान्य-मात्रगीत्वरत्वात्। श्राबद्धास्त्रान्वपर्यन्तेष्वात्मन एकरूपत्वे तु प्रति-पार्दिते तदुपपन्त्र्ये शिखः खयमेव तावद्विवेचयति यावद्गिर्विशेषे श्रव्रोत्तरे खरूपे पर्यवस्थातीति। ततस्य निःश्रेषाभिमाननिष्ठन्या क्तनक्तस्यो भवति। यदि पुनरद्वेतवास्यान्यखण्डनामावपराणि स्यु-चा है तेभ्या नाभिमाननिष्टत्तिः समावति । श्राकाशे विविधश्रव्ह-वदखाडेऽप्यात्मनि मुखदुःखनदभावादीनामवच्छेदकभेदै रूपपने:। एकसीन वाक्यसाखण्डलानैधर्मीभयपरते च नाक्यभेहो (खण्ड-तापरकत्यनायां फानाभावस्य। श्रवीधम्यैज्ञानादेव सर्वाभिमान-निष्ठनेः। श्रतोऽद्वेतवाक्यानि नाखण्डतापराणि। न्यायानुग्रहेण बलवतीभिर्भेदग्राहकश्रुतिस्नृतिभिर्विराधाच। किन्त्ववैधन्येलच्च-णाभेदपराष्ट्रीय । साम्यने प्रकश्रुतिसृतिभरेकवाक्यत्वात् । सामा-न्यात् स्विति ब्रह्मस्वताचिति । तव साम्ये श्रुतयः । यथोद्कं शुह्ने शुद्धमासिक्तां ताइग्रेव अवति। एवं मुनेविजानत श्राक्ता अवति गातम निरञ्जनः परमं साम्यमुपैतीव्याद्याः स्नुतयस्य।

ज्योतिरात्मनि नान्यत्र सर्वभूतेषु तत् समम्।
द्भयं च शक्यते दृष्टुं सुसमाहितचेतसा ॥
यावानात्मनि बोधात्मा तावाद्मात्मा परात्मनि।
य एवं सततं वेद जनस्थोऽपि न मुद्यति॥

इ.साद्या । उज्जात्रुता माच्चदशायामपि भेट्घटितसाम्यवचनात् सक्ष्मेदोऽप्यातानामस्तीति सिड्म्। श्रवेधन्याभेदपरत्वं पास्न-न्मते विष्णुर हं भिवे। इमित्यादिवान्यानां मन्तव्यम्। न तु तन्त्र-मस्य इं ब्रह्मास्मीत्यादिवाक्यानामपि। तब माङ्ग्रामते प्रजयकास्त्रीः नस्य पूर्णातान एव तदादिपदार्थतया नित्यशुद्रमुक्तत्त्वमसीत्यादिः यदि तु समाद्युत्पन्नपुरुषेर यथाश्रुतस्य ताह्रश्रवाक्यार्थत्वात्। नारायणाख्य एव तत्पदार्थन्तदा तन्त्रमसौत्यादिवाच्यानामप्यदे-धर्म्यार्थकतेवास्तु। ननु प्रयोजनाभावाद्य भेदपरत्वं श्रुतीनाः समावतीति चेन मोचीपपादनखेव प्रयोजनतात्। सृष्टिसंदा-र्याः प्रवाहरूपेणानुच्हेरात् तस्येक्ये माचानुपपनेः । अधिद-मात्राभेदस्य ले तिसद्वतया न तत्परत्वं श्रुतीनां घटत इति मैवम्। नाचवतर्केणाकाश्ववदातान्येकलस्यानुमानतः प्रसक्तस्य श्रुत्यादिभि-निषेधान्। सपरचैतन्यशैर्भेदस्य चाप्रवात्वात्। देशदिष्वेवानु-अवात्। यत एतसिसुद्रमन्तरं कुरुतेऽच तस्य अयं भवतीत्वादि-भेदनिन्दा तु वैधन्यविभागान्यतर खच्च प्रभेदपरेति। नक्तवं मुक्काः-नां प्रतिबिनावक्केट्युतीनां का गतिरिति चेदुच्यते। अनेक-तेज्ञामयादित्यमण्डलवत्। श्रनेकात्ममयमपि चिदादित्यमण्डल-मेकरसमिक्भक्तमेकपिण्डीक्वत्य तस्य किरणवत् खांश्रभूतैरसङ्घा-मुद्रचैरसङ्ख्योपाधिष्वसङ्ख्याविभाग एव प्रतिबिन्गादिष्ट एन्नेः प्रति-माञ्चते विभाग बच्चणान्यलस्य वाचारसाणमानलं ने धियानं न पुनरखख्डलम्।

वायुर्वधैको भवनं प्रविष्टो रूपं रूपं प्रतिरूपे। बभूव।
इत्यादिसांश्रहष्टान्तश्रुतीनां न्यायानुग्रहेण बलवन्द्वादिति।
तथा च सार्वते।

यस्य सर्वात्मकत्वेऽपि खण्डाते नैकपिण्डता।

द्रित । ब्रह्ममीमां सायां तु नित्याभियक्ते परमेश्वरचैतन्येऽन्येषां लयक्पाविभागेनापद्वेतमुक्तमविभागे। वचनादिति स्वेणिति । श्विभिक्षं तु ब्रह्ममीमां साभाय्ये प्रोक्तमस्माभिदिति दिक् । स्वस्य द्वितीयव्याख्यायां त्ययं भावः । प्रजयकाले पुरुषविज्ञातीयं सर्वन्मेवासत् । श्र्यक्रियाकारित्वाभावात् । पुरुषाणां कृटस्थत्वेनार्थं-क्रियेवाप्रसिद्धित । श्वतः सर्गकाल इव प्रचयेऽपि सत्त्वम् । श्वतः स्वत्रात्मनां विज्ञातीयद्वेतराष्ट्रित्यम् । तथा सर्गकालेऽपि कृटस्थत्व-क्रपपारमार्थिकसत्त्वेनान्यक्तेति विज्ञातीयद्वेतराहित्यात् सर्गकाली-नाद्वेतश्वत्येऽप्यपपद्मा द्रति ॥ १५४॥ नन्वात्मन एकत्ववदेकक्रपन्त्वमिप नानाक्त्पताप्रत्यचेण विरुद्धं तत् कथमुक्तं ज्ञातिपरत्वा-दिति तवाह ।

# विदितनस्वकारणस्य इष्टातद्रूपम् ॥ ९ ५ ५ ॥

विदितं साष्टं बन्धकारणमिववेका यब तस्य इस्प्रैव पुरुषेष्वत-दूषं रूपभेट इत्यर्थः। श्रतो भ्वान्तदृष्या न रूपभेट्सिड्विरिति। ॥ १५५॥ ननु तथायनुपलस्मादेकरूपत्वाभावः सेतस्यति तबाहः।

#### नाम्बाद्दश्या चचुषातामनुपलमाः॥ ९ ५ ६॥

श्रनुपन्तः एवासिद्धः। श्रज्ञैरदर्शनेऽपि ज्ञानिभिरेकरुपत्तस्य दर्शनादित्वर्थः॥ ९५६॥ श्रद्धैतश्रुत्वनुपपन्तिं समाधायास्वाद्धाद्वैते बाधकान्तरमादः।

## वामदेवादिमुक्ती नाद्देतम्॥९५०॥

वामदेवादिम्कोऽस्ति तथापीदानीं बन्धः स्विम्ननुभव विद्वः। श्रते। स चापि जातिसारणाप्तबोधस्त्रवैव नाखाडाताद्वेतमित्यर्थः। जन्मन्यपवर्गमापेत्यादिवाच्याश्रतविरेश्वचीति शेषः। न चैवं बन्ध-मोद्यावुपाधेरेवेव्यवगन्तवम्। श्रुतिस्नृतिसिङ्घान्तविरोधात्। दुःखं मा भुद्धीयेति कामनादर्शनेन पुरुषमे चस्त्रीन माचाख्यपरमपुरुषा-र्घत्वाच । चपाचेदुः खद्दानस्य च तादर्थ्येन परम्परयेव पुरुषार्थेत्वान् पुनादिवदिति। यदप्याधुनिकैमीयावादिभिक्च्यते। अद्वैतस्रुति-विरोधाद्वसमोच्चर्ष्ट्रचंद्वारादिशुतयो बाध्यना इति । सत्। मोच्चाख्यम जस्यापि त्रवणका ज एवाभावनि स्वये त्रवणी नरं मननादिविधेरननुष्ठान चच्चणामामाष्यमसङ्गात्। पपञ्चान्तर्गतस्य वेदानस्याप्यद्वेतश्रुत्या बाघे वेदान्तावगतेऽप्यद्वेते पुनः संश्वाप-भेया। खाप्तवाक्यस्य जाग्रति बाधे तद्वाक्यार्थे पुनः संश्यवत्। किञ्च मिथ्याबुद्दिनास्तिकतेत्वनुशासनाद्वर्मादिषु सापवित्राध्या-दृष्टिया बाह्यप्रभेदा एव सांष्ट्रिकशब्देन प्रपश्चस्याविद्यकता-यास्य नैरभ्युपगम।दिनि दिक्॥ १७७॥ ननु वामदेवादेरिप परममेशची न जात इख्यभ्युपेयं तवाह।

#### खनादावद्य यावदभावाङ्गविष्यद्येवम्॥ ९५ ८॥

श्वनादी काले उद्य याव श्वेत्रोत्तो न जातः कस्यापि तर्षि भवि-याकाले । उपवे मे त्वशून्य एव स्थात् सम्यक्षाधनानुष्ठानस्था-विशेषादित्यर्थः ॥ ९५ ८ ॥ तत्र प्रयोगमाइ ।

#### द्रहानीमिव सर्वेच नात्यन्तीच्छेदः॥१५६॥

सर्वेव काले बन्धस्यात्मनोच्छेदः कस्यापि पंत्री नास्ति वर्तमान-

का जबिदित्यमुमानं सम्बविदित्यर्थः॥ १५८॥ पुरुषाणां यदेकरूप-त्वमेकत्वप्रतिपादकश्रुत्यर्थावधारितं तत् किं मेाच्चकाचे किं सर्वदेवे-त्याकाञ्चायामारः।

#### व्याह्मोभयरूपः॥ ५ ६०॥

स च पुरुषो वाष्ट्रनीभयक्षेपा वाष्ट्रनी निष्ट्रनी क्पेभेदी यसात् तथेव्यर्थः । श्रुतिसृतिन्यायेभ्यः सदैकरूपतासिद्धिरिति श्रेषः। तदुक्तम्।

> बज्ररूप इवाभानि मायया बज्ररूपया । रममाणी गुणेष्ट्रस्था ममाहमिनि बध्यते ॥

इति।

जगराख्यंमदाखप्रे खप्तान् खप्तान्तरं वजत्। रूपं त्वजति नेर शान्तं ब्रह्म शान्तत्ववंदितम्॥

द्रीत च ॥ ९६० ॥ ननु चाचित्वस्थानित्यत्वात् पुरुषांणां कर्यं सरीकरूपतं तनारः।

## याचात्मस्थात् साचित्म ॥ ९६९॥

पुरुषस्य यत् वाचित्वनुतां तत् वाचात्यन्यसमावात् । न तु
परिणामतः इत्यर्थः । वाचीत्राम्यमेनं बुद्धिमात्रेवीचितिष्वग्रम्यते
वाचाद्र्ष्टरि वञ्चायामिति वाचित्राब्द्युत्पादमात् । वाचाद्र्ष्ट्रत्वं
वाव्यवधानेन द्रष्टृत्वम् । पुरुषे च वाचात्रान्यन्यः खबुद्धिष्ट्रत्वे
भवति । श्रते बुद्धरेव वाची पुरुषोऽन्येषां तु द्रष्ट्रमावनिति
शास्त्रीया विभागः । ज्ञाननियामकस्यार्थाकारतास्थानीयः प्रतिविन्यस्पं एवं वन्नस्थि न तु वयाग्रमावनित्रव्यवधानाभावनावेण
दितम् । विष्णुादेः वविवाचित्वं त्विन्द्रयादिव्यवधानाभावनावेण

गोषम् । श्रच्चसम्बात् साचित्वमिति पाठे त्वच्चमन बुद्धिः करण-त्वसामान्यात् । तस्या यथोक्तात् प्रतिनिम्बरूपात् सम्बन्धादित्वर्थः । ॥ ९६९ ॥ चभयरूपत्वाभावसिङ्खर्थं पुरुषस्थापरा निश्चेषावादः स्वाभ्याम् ।

## नित्यमुक्तत्वम् ॥ ९ ६ १ ।

सदैव पुरुषस्य दुःखाख्यबन्धश्रूत्यत्वम्। दुःखादे बुद्धिपरिणाम-त्वादित्यर्थः। पुरुषार्थसु दुःखभागनिष्टिनः प्रतिबिमस्पदुःखिन-द्वनिर्वेत्युक्तमेव॥ ९६२॥

#### की दासीन्यं चेति ॥ १ ६३॥

चौदासीन्यमकर्द्धतं तेन चान्येऽपि निष्कामत्वादय उपजच-णौयाः। कामः सङ्घलो विचिकित्वा अद्याश्रद्धा धृतिरधृतिभौ-रित्येतत् सर्वे मन प्रवेति श्रुतेः। इतिश्रन्दः पुरुषधर्मप्रतिपादन-समाप्ता॥ ९६३॥ नन्वे वे प्रकृतिप्रुषयो रन्योऽत्यं वै धर्म्येण विवेके सिद्धे पुरुषस्य कर्द्धत्वं बृद्धेरिप च चार्द्धत्वं श्रुतिस्पृत्यो रन्यमानं कथमुपपद्येयातां तवाइ।

## उपरागात् कर्वं विवाश्विषाचिवाश्विषात्। ५ ६४।

श्वत यथायोग्यमन्वयः। पुरुषस्य यम् कर्ष्टसं महुश्चुपरागाम्। बुद्धेश्व या चित्ता सा पुरुषसान्निध्याम्। धनद्वभयं न वास्तविनिध्याम्। धनद्वभयं न वास्तविनिध्याम्। यथाग्ययसेः परसारं संयोगिविश्रेषाम् परसारधनेयवः हार चौ।पाधिके। यथा वा जलस्विषेः संयोगित् परसारधनीः रोपस्त्रथैव बुद्धिपुरुषयोरिति भावः। एतश्च कारिकयायुक्तम्।

तसात् तस्योगार्चेतनं चेतनावरिव खिङ्गम्। गुणकर्टीचे च तथा कर्तिव अवस्युदाचीनः॥ द्रति। चित्रान्निध्यादिति द्वि:पाठाऽध्यायसमाप्तिस्चनार्थः॥१६४॥

हेयहाने तथे हिंतू इति खूहा यथाक्रमम् । चलारः शास्त्रमुखार्था श्रध्याये दिस्नन् प्रपिच्चताः ॥ मङ्किप्तमाङ्ग्रास्त्रवाणामर्थस्याव प्रपच्चनात्। शास्त्रं योगवदेवेदं माङ्ग्रापवचनाभिधम्॥

र्मत विज्ञानाचार्यनिर्मिते कापिलसाङ्क्ष्यपवचनस्य भाष्ये विष-वाध्यायः प्रथमः॥

शास्त्रस्य विषये। निरूपितः। साम्प्रतं पुरुषस्यापरिणामिलोप-पादनाय प्रक्ततितः सृष्टिपित्रयामितिवस्तरेण दितीयाध्याये वस्त्य-ति। तवैव प्रधानकार्याणां स्रूपं विस्तरता वक्तव्यं तेभ्ये।ऽपि पुरुषस्थातिस्फुटविवेकाय। श्रतस्व।

> विकारं प्रक्ततिं चैव पुरुषं च सनातनम्। या यथावद्विजानाति स विद्युष्णा विमुच्यते॥

इति मेरचर्थभेदिषु बयाणामेव ज्ञेयत्ववचनम्। तबादाव-चेतनायाः प्रक्वतेनिष्य्योजनस्रष्टृत्वे मुक्तस्यापि बन्धप्रवङ्ग इत्या-श्येन जगत्वर्जने प्रयोजनमारः।

### विमुक्तमोत्रार्थे खार्थे वा प्रधानस्य ॥ ९ ॥

कटिलमिति पूर्वीध्यायशेषस्त्र बादनुषज्यते स्वभावते। दुः खबन्धा-दिमुक्तस्य पुरुषस्य प्रतिबिन्धस्पदुः स्वमे। चार्थः प्रतिबिन्धसन्धेन दुःखमेत्वाधं वा प्रधानस्य जगल्यदितम्। श्रयवा सार्थम्। सस्य पारमाधिकदुःखमेत्वाधिमत्यर्थः। यद्यपि मेत्ववद्गागोऽपि स्टेः प्रयोजनं तथापि मुख्यत्वास्रीच एवे तः॥ १॥ ननु मेत्वाधं चेत् स्टिन्ति स्कृतं स्थादिति तवाइ।

### विरक्तस्य तिसद्देः ॥ २ ॥

नैकदा स्टेमीचः किन्तु बद्धशे जन्ममरणयाध्यादिविविध-दुःखेन स्टश्चं तप्तस्य ततस्य प्रक्ततिपुरुषधे।विवेकख्यात्योत्पन्नपरवै-राग्यस्वैव मेर्ाचोत्पनिविद्वेरित्यर्थः ॥ २ ॥ सक्तत्वृष्ट्या वैराम्या-सिद्वै। हेतुमार ।

# न अवषमाचात् तत्तिद्विरनादिवासनाया बलवत्त्वात्॥ ३॥

श्रवणमिष बङ्जन्मक्षतपुण्येन भवति । तवापि श्रवणमावास्त वैराग्यसिद्धिः किन्तु साचात्कारात्। साचात्कारच्य काटिति न भवति । श्रनादिमिष्यावासनाया बनवन्तात् । किन्तु योगनिष्ठया । योगे च प्रतिबन्धवाङ्गन्ध्यमित्यते । बङ्जन्मभिरेव वैराग्यं मेाचच्य कराचित् कस्यचिदेव सिङ्गातीत्वर्थः ॥ ३॥ सृष्टिप्रवाहे हेत्वनारमाह ।

## बहुस्त्यवद्वा प्रत्येकम्॥ ४॥

यथा गृहस्थानां प्रत्येकं बहवे भर्तव्या भवन्ति स्त्रीपुनाहिभे-देन। एवं सम्बादिगुणानामपि प्रत्येकमसङ्ख्युपुरुषा विमाचनीया अवन्ति । सानः कियत्पुरुषमे। चेऽपि पुरुषात्तरमे। चना व द्वान्तरमे। चना व द्वाना स्वान्तरमे। पुरुषाणामानन्त्यः दिव्यर्थः । तथा व द्वानास्त्रम् । क्षान्तर्थं प्रति नष्टमप्यनष्टं तद्व्यवाधारस्वात्तरित ॥ ४ ॥ अनु प्रक्षतेरेत्र स्वष्टृव्यं कथमुन्यते । एनसादाक्षत्र प्राक्षाक्षः सस्भूत द्वति श्रुव्या पुरुषस्यापि स्वष्टृत्विवद्वेरिति तवादः ।

## प्रक्रतिवासवे च युक्तवस्थाध्वासिविद्धः॥ ५ ॥

प्रकृति सह्त्वस्य वस्तुत्वे च विद्वे पुरुषस्य सह्त्वाध्यास एव श्रुतिषु विद्युति। उपाधनायामेव श्रुतेस्तात्पर्थात्। श्रुञामेका-र्मित्यादिश्रुत्यन्तरेष प्रकृतेः सह्त्विषिद्वेः। पुंचां कूट्स्त्रित्याव-वे।धकश्रुत्यन्तरिवरोधाचेत्यर्थः। श्रयं चाध्यास उपचारक्रिपे श्रीके विद्व पवास्ति। यथा खशक्तिषु योधेषु वर्तमानी जयपराजयी राजन्यपर्चर्यते नथा खशक्ति प्रकृति वर्तमाने सह्त्वादिकं शक्ति-मत्यु पुरुषेष्वपूचर्यते श्रुक्तिश्रक्तिमहोभेदान्। तदुक्तं कीर्मे।

श्रातिश्रतिमते भेट्टं पश्यानि परमार्थतः। श्रीतेट्रं चानुपश्यानि योगिनस्तत्त्वचिन्तकाः॥

इति । भेद्रमन्ये। ज्याभावमभेदं त्याविभागरूपं प्रक्राव्यादित हैं। मासकाः प्रधानी व्यर्थः । तथे ज्योदादादरसम् । प्रधान त्यादेशी भेति है ती व्यादिश्वतिः । त्याक्षेवेद सर्विमव्यादिश्वति भावः ॥ ५ ॥ नन्वेदं प्रक्राताविप स्रष्टुतं वास्तविनित कुते। उवधृतं सर्वेः स्वप्रादितुत्वाताया प्रिष् श्रृवणादिति त्वाहः ।

## कार्यतस्त्रिद्धेः॥ 📢 🌓

कार्याकामधीक्रयाकारितया वाक्तवत्वेत्र कार्यत स्व धर्मवासकः

मनाणेन मक्ततेवास्तवस्वष्टृत्विसद्विरित्यर्थः । स्वप्नादित्स्यतास्रुतव-स्त्विनत्यतारूपावस्वांश्वमाने पुरुषाध्यस्तत्वांशे वा बोध्याः । श्रन्यथा स्वित्रपादकश्रुतिविरोधात् । स्वप्नपदार्थानामपि मनःपरिणा-मत्वेनात्यन्तासनाविरहाचेति ॥ ६॥ ननु मक्ततेः स्वार्थत्वपचे मुक्त-पुरुषं मत्वपि सा मवर्तेत तवाह ।

## चेतनोदेशान्नियमः कष्टकमोत्त्ववत्। ७।

चिती सञ्ज्ञान इतिद्युत्पत्त्या चेतनीऽत्राभिज्ञः । यथैकमेव काएकं यञ्चेतनीऽभिज्ञक्तासादेव मुच्यते तं प्रत्येव दुःखात्मकं न भवत्यत्याम् प्रति तु भवत्येव तथा प्रक्रतिरिप चेतनादिभिज्ञात् क्वताथादेव मुच्यते तं प्रत्येव दुःखात्मिका न भवति । अन्यानन-भिज्ञान् प्रति तु दुःखात्मिका भवत्येवेति नियमेा व्यवश्चेत्यर्थः । एतेन सभावते। बद्घाया अपि प्रक्षतेः स्वमेग्न्यो घटत इत्यते। न मृज्ञपुरुषं प्रति प्रवर्तते॥ ७॥ ननु पुरुषे स्वष्टृत्वमध्यक्तमाविति यदुक्तं तम्र युक्तम् । प्रक्षतिसंयोगेन पुरुषस्थापि महदादिपरिणा-मैग्नित्यात् । दृष्टी हि प्रथिव्यादियोगेन काष्टादेः प्रथिव्या-दिसद्यः परिणाम इति तनाइ।

## अन्यवेगिऽपि तिसिद्दिनीष्डाखेनावे।दाइवत्। प्र।

महातियोगेऽपि प्रवस्य न समृत्विसिद्वराञ्जस्येन वाचात्। तव द्वानोऽयोदाद्वत्। यथायसे न द्रश्वृत्वं वाचादित्व किन्तु स्वयं मुक्ताग्निद्वादक्तमध्यत्त्वमेवेत्वर्थः। उत्तद्वद्याने तूभयोः परिणामः मत्यचिद्वित्वादित्यते वन्दिग्धस्यते त्वेकस्यैव परिणामेनेपपमावुभयोः परिणामकत्यने गीरवम्। स्वत्यया जपावयोगात् स्किटिकस्य रागपरिणामापनेरिति ॥ प्रशः पत्तं मेाच द्रति मानुक्तम्। द्रदानीं स्प्रेमुंखं निमिन्नकारणमादः।

### रागविरागयोर्थेागः सृष्टिः । ८ ।

राशे खिंदराग्ये च योगः खकपेऽवस्थानम्। मुक्तिरिति यावत्। प्रथया चित्तविति राजित्। द्रव्ययः। तथा चान्यव्यतिरेकाभ्यां रागः खिंदकारणिनव्याज्ञयः। तथा च श्रुतिरिप ब्रह्मादिक्पां विविधकनेगितमुक्ताच इति तु कामयमाना योऽकामा न तस्य प्राणा चन्कामन्तीति। रायवैराग्ये खिंप प्रक्रतिधनीवेव ॥ ८ ॥ इतः परं खिंदमक्रियां बक्तुमारभते।

# मददादिक्रमेण पन्दभूतानाम्॥ ९०॥

स्विदिति पूर्वस्वादनुवर्तते । यद्ययेतसादासन श्राकाशः सस्भूत द्रव्यादिस्तावादावेव पञ्चभूतानां स्विः स्रूयते तथापि मस्दादिक्रमेणेव पञ्चभूतानां स्विद्यिय्येः । तेज श्रादिस्विद्यः स्त्रतो गग्रनवास्स्वेदेरापूरणवद्गक्तश्रुतावप्यादे महदादिस्विद्यः पूर्योयेति भावः । श्रव च प्रमाणं घटस्विवद्गनः करणातिरिक्ताः विस्विद्येदेनः करणवित्रिक्ताः विस्विद्येदेनः करणवित्रिक्ताः विस्विद्येदेनः करणवित्रिक्ताः विस्विद्येदेनः करणवित्रिक्ताः विश्ववद्येदेनः करणवित्रिक्ताः विश्ववद्येदेनः करणवित्रिक्ताः विश्ववद्येदेनः करणवित्रक्षां विश्ववद्योगः विश्ववद्याः विश्ववद्या

### एतसाज्जायते प्राणी मनः वर्वेन्द्रियाणि च। सं वायुञ्जीतिरापच एथिवी विन्यस्थिधारिणी ॥

इतिमुखनारखाराठक्रमानुरेश्वेन समाणमस्क्रम् प्राणाच्छ्रद्वां खं वायुनिखादिशुखनारेण च पद्मभूतस्वष्टेः प्राच्यमस्वादिस्विद्दिर्वधावत इति । प्राणचानाः करणस्य प्रक्रिभेद् इति वस्त्राति। स्राप्ते। स्राण एव मस्क्रम्बिति। नया च वेदानास्य मिम मस्दादिक्रमेणेव स्ष्टिं विक्ता। स्रान्तरा विद्वानमनसी क्रमेख निख्यादिति। सहाकार्योगेभ्रो बुद्धिमनसी स्नाद्धे इति क्रमेखेन्यर्थः। मनसि चास्क्षारस्य प्रवेश इति ॥ ६०॥ प्रकृतेरेव स्रम्

खमे। चार्षं तस्ता निष्यकात्। महहादीनां तु सस्विकारस्रष्टृत्वं न समोक्षार्थमनिष्यकादिति। विशेषमासः।

# चातार्थेतात् स्टेनवामातार्थं चारमः। १९।

एषां महरादीनां स्रष्टृत्यस्यातार्थत्वात् पुरुषमे सार्थत्वाद्व सार्थे त्यारसः स्रष्टृत्वं विनाशित्वेन मे स्वायोगादित्वर्थः। पर्-मे स्वार्थेकत्वे चावश्यके पुरुषमे स्वार्थकत्वमेव युत्तं न महाति-मे सार्थकत्वं तस्याः पुरुषगुणत्वादिति॥ १९॥ स्वर्ष्टिका-स्रयोः स्रष्टिमारः।

#### दिवासावासाशहिभ्यः । ९२॥

नित्या वै। दिकाको तावाकाश्यक्ततिभूती प्रक्ततेगुं प्रविशेषावेव। श्रतो दिकाकभेविभुत्योपपत्तिः। श्राकाश्यक् वर्षेत्रत्यः
नित्य दत्यादिशुत्युक्तं विभुत्यं चाकाश्यद्योपपत्तन्। यो तृ खण्डादिकाको ते। तृ तत्तवुपाधिवंगागदाकाशादुत्यद्येते दत्वर्षः।
श्रादिश्रव्देनोपाधिग्रहणादिति। वद्यपि तत्तवुपाधिविशिष्टाकाश्रमेव खण्डदिकाको तथापि विशिष्टस्यातिरिक्तताभ्युगमवादेन
वैश्रेषिकनये श्रोवस्य कार्यतावत् तत्कार्यत्वमकोक्तम् ॥ ९२ ॥
ददानी महदादिक्रमेणेत्युक्तान् सद्यतो धर्मतस्य क्रमेण दश्यति।

# अध्ववसाया वृद्धिः। ९ ६।

मदमत्त्वस्य पर्यायो बुद्धिरिति । श्रध्यवसायस्य निस्त्ययास्यस्तस्याः स्वाधारस्यः । श्रभेदनिर्देशस्तु धर्मधर्म्यभेदात् । श्रभेदनिर्देशस्तु धर्मधर्म्यभेदात् । श्रस्यास्य बुद्धेमेद्दायं खेतरसक्तवकार्यस्यापकत्वात्राद्देश्यर्थास्य मना-स्वत्।

सविकारात् प्रधानात् तु महत्तत्वमजायतः।
महानिति यतः ख्यातिर्जीकानां जायते सदा ॥

इतिस्मृतेः। श्रस्य महते। भूतस्य निःश्वसितमेतद्वयेद इत्यादिश्रुतिस्मृतिषु च हिरप्यगर्भे चेतनेऽपि महानितिश्रव्दे। बुड्याभिमानित्वेनेव। यथा एथियभिमानिचेतने एथिवीश्रव्दस्तद्वत्। एवमेव हद्रादिष्वहद्वारादिश्रव्दे।ऽपि बे।ध्यः। प्रक्षत्यभिमानिदेवतामारभ्य सर्वेषामेव भूताभिमानिपर्यन्तानां खखबुद्विरूपास्य प्रतिनियते।पाधयो महनन्त्रस्थैवांशा इति ॥ ९६॥ महनन्त्रस्थापरानिप धर्मानाह॥

### तलायं धर्माहि॥ ९४॥

धर्मज्ञानवैराग्येश्वर्याण्यपि बुड्युपादानकानि नाइङ्काराद्युपा-दानकानि बुद्देरेव निर्दातश्रयसम्बकार्यत्वादित्वर्थः ॥ ९४ ॥ नन्वेवं कथं नरपश्चादिगतानां बुड्यंशानामधर्मपाबस्यमुपपद्मतां त्रवाइ।

## मच्दुपरागाद्विपरीतम्। ९५ ।

तदेव महम्महमत्वं रजन्तमोभ्यामुपरागादिपरीतं चुट्टमधर्मीम्नानविराग्यानेम्यर्थधर्मकमि भवतीत्वर्थः। एतेन सर्वं एव पुरुषा
म्रंग्यरा इति म्नुतिस्नृतिमवादे। उप्पुपपादितः। सर्वे। प्रश्निनां खाभाविक्रेम्यर्थस्य रजन्तमोभ्यामेवावरणादिति। नन्वेवं धर्माद्यवस्थानाथं बुद्धेरिप नित्यत्वात् कथं कार्यतेति चेन्न। प्रक्तत्वंश्रक्षे बीनावस्थमहमत्त्वे सत्तविश्रेषे कर्मवासनादीनामवस्थानात् तस्येव मानकारणावस्थायामद्भरवदुत्पत्त्यज्ञीकारात्। तथा पाकाश्रवदेव
नित्यानित्योभयरूपा बुद्धिः। यथा कारणं खाकारः प्रक्रतिमभावादिति॥ ९५॥ महमत्वं खच्चित्वा तत्कार्यमहस्तुरं खच्चवित।

## अभिमानोऽइङ्गारः ॥ ९ €॥

श्रद्धरोतीत्यद्द्धारः कुस्मकारवत्। श्रमः करणद्र्यं स च धर्मधः क्येभेदादिभिमान द्रत्युक्तोऽसाधारणष्ट्रितः। स्वचनाय बुद्धा निस्तित एवार्थेऽद्दक्कारममकारा जायते। श्रतो ष्टच्योः कार्यकारणभावानु-सारेण ष्ट्रिनिमतारिप कार्यकारणभाव उत्तीयत द्वति प्रागेवेक्तिम्। श्रमः करणमेकमेव बीजाङ्करमहाष्ट्रचादिवद्वस्थावयमावभेदात् कार्यकारणभावमापद्यत द्वति च प्रागेवेक्तिम्। श्रम एव वायुमात्यः-योर्भने। महान् मितिबेद्धा पूर्वुद्धः स्थातिरीश्वर द्वति मनोबुद्धारे-कपर्यायत्वमुक्तमिति॥ १६॥ क्रमागतमहद्भारस्य कार्यमाद्द।

## एकादशपन्वतसावं तत्कार्यम्। १०।

यकादशेन्द्रियाणि शब्दादिपञ्चतन्मातं चाहकारस्य कार्येनिन्यर्थः। नयानेनेन्द्रियणेदं रूपादिकं भोक्तयमिदमेव सुखसाधनमित्याद्यभिमानादेवादिसर्गेष्ट्रिन्द्र्यतद्विषयेत्पन्याहक्कार इन्द्रियादिहेतुः। बेकि भोगाभिमानिनेव रागद्वारा भोगोपकरणकरणदर्शनात्। रूपरागादभूञ्च चुरित्यादिना मोच्चधर्मे हिरण्यगर्भस्य
रागादेव समष्टिच चुराद्युत्पन्तिसारणाचिति भावः। श्रतस्य भूतेन्द्रिययोर्मध्ये रागधर्मकं मन यवादावहक्कारादुत्पद्यत इति विशेषस्वामाबादीनां रागकार्यत्वादिति॥१०॥ तवापि विशेषमाह।

## साचिकमेकादशकं प्रवर्तते वैक्कतादस्कारात्। ९८।

एकादशानां पूरणमेकादशकं मनः घोडशात्मगणमध्ये वाश्चि-कम्। श्रतस्त्रदेशतात् वाश्विकादश्वाराष्ट्रायत द्रव्यर्थः। श्रतस्य राजवादश्वारादृशेन्द्रियाणि तामवादश्वारास तत्मावाणीत्वपि गन्तवम। वैकारिकसीलस्य नामस्योखदं विधा। प्रदन्तसादिक्ववाणात्राना वैकारिकादभूत्। वैकारिकादभूत्। वैकारिकादभूत्। वैकारिकाद्य वे देवा प्रयोभिव्यञ्चनं यतः। तेजसादिद्वियाख्येव ज्ञानकर्ममयानि च। नामसे। भूतस्रस्थादियेतः सं खिङ्गमात्रानः।

द्रव्यादिस्मृतिभ्य एव निर्णेवात्। श्रत एव पुराणाद्मनुवारेष कारिकावानयोतदुक्तन्।

> याच्चिक एकादशकः प्रवतिते वैद्यतादशक्कारात्। भूतादेचान्यानः च तामयचीजयादुभयम् ।

द्रित। तैजिसे राजसः। स्थयं द्वानकर्नेन्द्रिये। ननु देव-नास्यमुनिरित्यागानिस्तवे करणानां देवान् वस्त्यति तत् कथं कारिकयापि देवानां सान्तिकासङ्कारकार्यत्वं नेत्रानित। स्थ्यते। समष्टिचसुरादिश्वरीरिषाः स्वयादिचेतना एव चसुरादिदेवनाः स्रूयने। श्रान्य व्यष्टिकरणानां समष्टिकरणानि देवतेत्वेव पर्यव-स्वति। तथा च व्यष्टिसमञ्जोरेकनाश्येनाव शास्त्रे देवाः करणेभ्यो न प्रयङ्गिरिश्यन्ते। श्राः समष्टीन्द्रियाणि मनोर्पेस्त्रयात्यस्य-त्वेन राजसासङ्कारकार्यत्वेनेव निर्दिष्टानि। स्नृतिषु च व्यष्टीन्द्रि-यापेस्त्रयाधिकसम्बत्वेन सान्तिकासङ्कारकार्यनयोक्तानौत्यविरोध द्रित गन्तवम्। नदेवमसङ्कारस्य वैविधान्यस्तरेर्द्धि नाकारणस्य वैविधानन्त्यम्।

वाश्विको राजस्थीव नामस्थ विधा महान्।

द्रति सारणात् । वैविध्यं चानयार्विक्तिभेदादंशभेदादेशस्वादेश्वे नत्॥ १८॥ एकादशेन्द्रियाणि दर्शयति ।

## कर्नेन्द्रियबुद्दीन्द्रियैरान्तरनेकादशकम् ॥ ९८ ॥

कर्ने न्द्रियाणि वाक्पाणिपादपायूपक्षानि पञ्च ज्ञानेन्द्रियाणि च चजुःत्रोबलग्रसन्द्र्याणाख्यानि पञ्च। एते देशिभः सहानारं मन एकादश्वके ने कादश्विन्द्र्यमित्वर्थः। इन्द्रस्य सङ्कातेन्वरस्य करण-मिन्द्रियम्। तथा चाहज्जारकार्यत्वे सित करणत्विनिद्र्यत्व-मिति॥ ९८॥ इन्द्रियाणां भीतिकत्वमतं निराकरोति।

## बाइकारिकलश्रुतेन भातिकानि । १०।

इत्रियाणीति श्रेषः। पाइक्कारिक से प्रमाणभूता श्रुतिः का खनुपायापार्थवाक्यान्यम्याद्यखिनस्यूतिभ्यव्यानुमीयते। प्रत्यचा श्रुतिर इं वज्ज स्यानित्यादिः। नन्तव्ययं हि साम्य मन इत्यादिः भीतिकत्येऽपि श्रुतिरस्त्रीति चेद्य। प्रकाशकत्वसाम्येनानाः करणोः पादानत्वस्येवोचितत्या इक्कारिकत्वश्रुतेरेव मुख्यत्वात्। भूतानाः मिष हिरस्थ्यभ्यस्व स्वान्यवाद्यस्य मनोजन्यत्वाद्यः। व्यष्टिमन-पादीनां भूतसंस्थानत्येव तिष्ठतां भूतेभ्योऽभिव्यक्तिमानेस्य तु भीतिः कश्रुतिगीस्पीति॥ २०॥ ननु तथाया इक्कारिकत्वनिर्धयो न चरते अस पुरुषस्याग्नि वाग्यति वातं प्रास्व स्वरादित्यनित्याः दिश्रुते। देवतास्विन्द्रयास्यां न्यकथनेन देवते।पादानकत्वस्यास्यवन्यमात् कारस्य एव हि कार्यस्य नय द्वाश्रक्काहः।

## देवताखययुतिनारस्रकस्य । १९।

देवतासु या खयत्रुतिः सा नारस्थकस्य नारस्थकविषयिणीव्यर्थः। श्रानारस्थकेऽपि भूतले जलविन्देर्लियदर्शनात्। श्रानारस्थकेष्वपि भूतेष्वात्रात्ने। श्रानारस्थकेष्वपि भूतेष्वात्रात्ने। वयत्रवणाच। विद्यानघन एवतेनेभ्या भूतेभ्यः समुत्याय ताब्वेषामु विनम्द्यतीकादिश्रुताविति भावः॥ २९॥ दृन्द्रियाना- श्रीतं मने। निव्यमिति केचित् तत् परिदर्ति।

#### । राङ्कामवचनभाष्यम् ।

# तदुत्पत्तिसुतेर्विनाग्रहर्गनास । ११।

तेषां सर्वेषामेवेन्द्रियाणामृत्यनिरित्तः।

एतसाज्जायते पाणी मनः सर्वेन्द्रियाणि च।

इत्यादिश्रुतेः। द्वञ्चाद्यवस्थासु चज्जरादीनामिव मनसेाऽस्थप-चयादिना विनामनिणयाचेत्ययेः। तथा चीक्तम्।

रशकेन निवर्तनो मनः सर्वेन्द्रियाणि च।

इति। मनसे नित्यत्ववचनानि च प्रक्तत्वाखावीजपराणीति।
। २२॥ गोजकजातमेवेन्द्रियमिति नास्तिकमतमपाकरोति।

#### सतीन्त्रियमिन्त्रियं भानानामिष्ठाने ॥ १३॥

इन्द्रियं सर्वेमतीन्द्रियं न तु प्रत्यचं भ्वान्तानामेव लिधिष्ठाने बाखके तादात्रयेनेन्द्रियमित्यर्थः। श्रिष्ठानमित्येव पाठः॥ २३॥ एकमेवेन्द्रियं शक्तिभेदाद्विचचणकार्यकारीतिमतमपाकरोति।

## यित्रभेदेऽपि भेदिसद्दी नैकलम्। २४॥

एकस्वेनिद्रयस्य श्रक्तिभेदस्वीकारेऽपीन्द्रियभेदः विद्युति श्रक्तीना-मपीन्द्रियत्वात्। श्रतो नैकत्विमिन्द्रियस्येत्वर्थः॥ २४॥ नन्देकस्वाद-इङ्काराम्नानिधेन्द्रियोत्पत्तिकस्वनायां न्यायविरोधस्त्रवाह ।

#### न कल्पनाविरोधः प्रमाणदृष्टस्य ॥ २ ५ ॥

मुगमन् ॥ २५ ॥ एकस्थैव मुख्येन्द्रियस्य मनसेऽन्ये दश शक्ति-भेदा दत्यासः।

#### चभयात्मकं मनः॥ २६॥

चानकर्मेन्ट्रियात्मकं मन द्रव्यर्थः॥ २६॥ चभवात्मक्रमिव्यस्थार्थे स्वयं विष्टणोति।

## ग्णपरिणामभेदाम्नानात्वमवस्यावत्। २०।

यथैक एव नरः सङ्गवशासानात्वं भजते कामिनीसङ्गात् कामु-के। विरक्षमङ्गाद्वरक्षोऽत्यसङ्गाद्यात्य एवं मने। ऽपि चन्नुरादिसङ्गा-चनुराद्यकीभावेन दर्शनादिष्टिन्निविशिष्टतया नाना भवति। तव देत्रभुषोत्यादि। गुणानां सन्तादीनां परिणामभेदेषु सामच्यादि-त्यथः। एतद्यात्यवमना द्रभूवं नान्नीषमित्यादिष्ठ्रतिसिद्वाचन्तुरा-दीनां मनःसंयोगं विना व्यापारान्तमत्वादनुमीयते॥ २०॥ ज्ञान-कर्मिन्द्रयये। विषयमादः।

#### रूपादिरसमजान उभयोः । १८।

श्रम्भानां मनः पुरीषादिः। तथा रूपरमगन्धसार्श्यव्हा वक्तवादातव्यगन्तवानन्द्यितवोत्त्रृष्टवास्त्रोभयोद्गीनकर्मेन्द्रिययो-देश विषया दत्वर्षः। श्रानन्द्यितवं चे।प्रश्राखोपस्थान्तरं विषय इति ॥ २८॥ यस्त्रेन्द्रियस्य येने।पकारेणैतानीन्द्रियाणीत्वुच्यते तदुभयमादः।

## द्रष्टृतादिरात्मनः करणतिमिन्द्रयाणाम्। १८।

द्रशृतादिपच्चकं वक्तृत्वादिपच्चकं सङ्कलािष्टलं चातानः पुक्षस्य दर्शनादिष्टनी करणतं त्विन्द्रियाणामित्वर्थः। नन् द्रष्टृत्वश्रीह्य-त्वादिकं कदाचिदनुभवे पर्यवसानात् पुक्षस्याविकारिणोऽपि घटतां वक्तृत्वादिकं क्रियामात्रं तत् कथं कूटस्थस्य घटतामिति चेता। श्र्यस्कान्तवत् साम्निध्यमात्रेण दर्शनादिष्टन्तिकदेत्वस्थैवाव द्रष्टृत्वादिश्रन्दार्थत्वात्। यथा चि मचाराजः खयमव्यापियमाणो-ऽपि सैन्येन करणेन योद्वा भवत्वाचामात्रेण प्रेरकत्वात् तथा कूट-स्थोऽपि पुक्षच्चराद्यिखनकरणेद्रेष्टा वक्ता सङ्कल्ययिता चेत्येव-

मादिभैवति संवेशास्त्रसादिध्यमावेषीय तेषां प्रेरकाखादयस्काना-मणिवदिति। कर्छत्वं चात्र कारकचक्रप्रयोक्तृत्वं करणत्वं क्रिया-हेतृव्यापारवच्चं तत्याधकतमत्वं वा कुठारादिवत्। यत् तृ शास्त्रेषु पुक्षे दश्नेनादिकर्छत्वं निषिध्यते तदनुकू क्रातिमच्चं तच्चतिक्रया-वच्चं वा। तथा चोक्तम्।

> श्रात श्रात्मनि कर्द्धतमकर्द्धतं च संस्थितम्। निरिक्कत्वादकर्तासी कर्ता सन्निधिमानतः॥

द्ति। श्रत एव कारक चक्र प्रयोक्तृ ताशको रात्म खरूपत्या द्रष्टृत्व-वक्तृत्वादिक मात्माना निष्यमिति श्रूयते। न द्रष्ट दे प्रेविपरि ले। पे। विद्यते न वक्तु वक्ते विपरि ले। पे। विद्यत द्रत्यादिनेता। ननु प्रमाण-विभागे प्रत्यचादिष्ट भीना मेव करणत्व मृक्तमव कथमिन्द्रियस्थाच्यत द्रति चेन्न। श्रव दर्शनादिरूपासु चचुरादिद्वारक बुड्डिष्ट भिष्टे वेन्द्रि-याणां करणत्व चनात्। तव पुरुष निष्ठे बे। भाष्य फले ष्टभीनां करणत्वस्थाक्तत्वादिति॥ २८॥ द्रदानी मन्तः करणवयस्था साधा-रण्डभीराद्र।

#### नयाणां खालचएयम्। ३०॥

वयाणां महदहद्भारमनमां खालचाएं सं सं लचाणममाधा-रणी द्वित्रं विद्यासित मध्यमपदले। विद्याहस्य भावसाचिमि-त्यर्थः। लेको च महते। लच्चणमध्यवमायादिमद्वष्टगुणवच्चम्। प्रहङ्कृतस्य चात्मन्यविद्यमानगुणारे।पः। मनस्यदेमस्तित्यक्षी-करणमिति। तथा च बुद्वेष्टेचिरध्यवमाये।ऽभिमाने।ऽहङ्कारस्य सङ्कल्यविकस्या मनस द्रत्यायातम्। सङ्कल्यस्यकीषां सङ्कल्यः कर्म नानसित्यनुश्चासमात्। विकस्यस्य संश्यो ये।गोक्तानमविशेषा वा न तु विशिष्टञ्चानं तस्य बुद्धिष्टिनित्वादिति ॥ ६० ॥ वयाणां साधारणों ष्टनिमपाइ ।

#### सामान्यकरणवृत्तिः प्राणाद्या वायवः पञ्च ॥ ३९॥

प्राणादिक्याः पञ्च वायुवत् सञ्चारात् वायवे ये प्रसिद्धास्त्रो सामान्या साधारणी करणस्थान्नःकरणवयस्य ष्टन्तिः परिणाम-भेदा द्रत्यर्थः। तदेतत् कारिकये।क्रम्।

> खानचप्यं प्रतिस्वयस्य सेवा भवत्यसामान्या। सामान्यकरणवृत्तिः प्राणाद्या वायवः पञ्च॥

द्रित । श्रव कश्चित् प्राणाद्या वायुविशेषा एव ते चान्तः करण-हत्त्या जीवनयोनिमयत्नक्षपया व्याप्रियम्न द्रित हात्वा प्राणाद्याः करणहत्तिरित्यभेदनिर्देश द्रव्याद । तद्य । न वायुक्तिये प्रथगुप-देशादिति वेदान्तस्वेण प्राणस्य वायुत्ववायपरिणामत्वयोः स्फुटं प्रतिषेधादवापि तदेकवाक्यते।चित्यात् । मने।धर्मस्य कामादेः प्राणाचोभकत्त्या सामानाधिकरण्येनवै।चित्याच । वायुप्राणयोः प्रथगुपदेशश्चत्रवस्तु ।

> एतसाज्जायते पाणे। मनः सर्वेन्द्रियाणि च। खंवायुर्ज्योतिरापचा एथ्वी विश्वस्य धारिणी॥

द्रवाद्या इति। श्रत एव जिल्लश्चरीरमध्ये प्राणानामगणनेऽपि न स्यूनता बुद्धेरेव क्रियाशक्ष्या स्वतात्रप्राणादिनामकत्वादिति। श्रमःकरणपरिणामेऽपि वायुनुन्यसञ्चारविशेषाद्वायुदेवताधिष्ठि-तत्वाच वायुव्यवद्वारोपपिन्तरिति॥ ३९॥ वैशेषिकाणामिवा-स्नाकं नायं नियमे। यदिन्द्रियष्टन्तिः क्रमेणैव भवति नैक्देबाद ।

#### । राष्ट्रायवचनभाष्यम्।

## कमशो(कमशसेन्द्रियहत्तिः॥ ३२॥

सुगमम्। जातिसाङ्कथेस्यास्माकमदोषत्वात् सामग्रीसमयधाने सत्यनेकरपीन्द्रियरेकदेकष्टन्युत्पादने बाधकं नास्तीति भावः। इन्द्रियष्टभीनां विभागञ्च कार्रिकया व्याख्यातः।

> श्रव्हादिषु पञ्चानामाले।चनमात्रमित्राते हिनः। वचनादानविहरणे।त्यर्गानन्दाञ्च पञ्चानाम्।

श्रातीचनं च पूर्वाचार्येद्यात्यातम्।

श्रस्ति द्याने। चनं प्रथमं निर्विकस्यकम्। परं पुनस्तथा वस्तुधर्मेर्जात्थादिभिस्तथा॥

द्ति। पमन्तरकालीनं च पुनर्वसुधर्में द्वेयरूपधर्में स्वया जात्या-दिभिन्नानं स्विकत्यकं तथाले। चनात्यं भवतीत्यधः। तथा च निविकत्यकस्विकत्यकरूपं द्विविध्नम्पेन्द्रियकं ज्ञानमाले। चनसञ्ज्ञा-मिति छद्धम्। कश्चित् तु निविकत्यकं ज्ञानमेवाले। चनमिन्द्रिय-जन्यं च भवति स्विकत्यकं तु मने। मात्रजन्यमिति स्वेषकार्यमाद्द। तत्र । ये। गभात्ये व्यास्ट्रेविधिष्टज्ञानस्याप्येन्द्रियकत्तस्य व्यव-स्वापितत्वात्। इन्द्रियविधिष्टज्ञानस्याप्येन्द्रियकत्तस्य व्यव-स्वापितत्वात्। इन्द्रियविधिष्टज्ञाने वाधकाभावाज्ञ। स एव स्वाप्यमप्येवं व्याच्छे वाद्योन्द्रियमारभ्य बुद्धिपर्यन्तस्य विक्तत्वर्यातः क्रमेण भवति कराचित् तु व्याचादिर्श्वनकाले भयविश्वेषादिद्युज्ञ-तव सर्वकरणे प्रेकट्वेव व्यक्तिभवतीत्यर्थे इति। तदप्यस्त्। स्व इन्द्रियव्यक्तीनामेव क्रमिकाक्रमिकत्ववचनात्। न बुङ्गास्क्रारव्याः प्रसङ्गोऽप्यस्ति। किञ्चिकरानेकेन्द्रियव्यक्तिवेधायं न तु काक-रन्तात्वषण्यपरत्वमिति॥ ६२॥ पिष्ठीक्तत्य बुद्धिनीः संसार-निद्रानताप्रतिपादनार्थमादे। दर्शयति।

#### हत्तयः पञ्चतय्यः क्रिष्टाक्रिष्टाः ॥ ३३॥

किष्टा चिक्तिष्टा वा भवन्तु वृत्त्यः पञ्चनयः पञ्चमकारा एवं नाचिका द्रव्यर्थः । किष्टा दुःखदाः वांवारिकवृत्त्येऽिकष्टाञ्च निद्वपरीता येगकालीनवृत्त्रयः । वृत्तीनां पञ्चमकारत्वं पात- ज्ञल्यक्रेणोक्तम्। ममाणविषययविकल्पनिद्रास्मृतय द्रति । तत्र ममाणवृत्तिरवायुक्ता विषययस्वस्माकं विवेकाग्रह एवान्यथाखाते- निरास्यत्वान्। विकल्पन्तु विशेषदर्श्यनकालेऽि राहाःश्चरः पुरुषस्य चेतन्यमित्यादिज्ञानम्। निद्रा च सुषुप्तिकालीना बृद्धिवृत्तिः । स्मृतिस्य वंस्कारजन्यं ज्ञानमिति । एतत् ववं पातञ्जले स्वित्तम्। ॥ ३३॥ या एता बृद्धिवृत्त्य उक्ता एतदीपाधिक्येव पुरुषस्थान्य- क्ष्मा पता बृद्धिवृत्त्वा च पुरुषः स्वरूपेऽविस्थिता भवतीत्वन- यापि दिशा पुरुषस्य स्कृपं परिचाययति।

### तन्निष्टत्तावुपशान्तीपरागः खखः॥ ३४॥

तासां हमीनां विरामदशायां शानातत्राति विस्तः खस्यो भवति केवस्य द्वान्यदापीत्यर्थः। तथा च योगस्व वयम्। योगस्त्रिम- हित्ति देशः। तदा दृष्टुः खरूपेऽवस्थानम्। हित्तिसाक्रस्यिनि तरवेति। द्दमेव च पुरुषस्य खस्यत्वं यदुपाधिहमेः प्रतिविश्वस्य निष्ठमिरिति। एताहशी चावस्था पुरुषस्य वासिष्ठे हृष्टानीन प्रदर्शिता। यथा।

श्रनाप्ताखिनशैनादिमितिबिने हि याहशी। स्माइपेणे द्रपेणता केवनायासक्पिणी॥ श्रहं तं नगदित्वादी प्रशानी हथ्यसम्भे। स्मात् ताहशी केवनता स्थिते द्रष्टवीचणे॥

द्रति ॥ ६४॥ एतदेव इष्टान्तेन विद्योगि।

#### कत्तुमवच मणिः॥ ३५॥

चकारे। हेती कुमुमेनेव मिणिरित्यर्थः । यथा जपाकुमुमेन स्फाटिकमणी रक्तोऽखखो भवति तिव्यक्ती च रागशून्यः खखो भवति तद्वदिति। तदेतहुक्तं कीर्मे।

> यथा संबद्धाते रक्तः केषतः स्फाटिको अनैः। रञ्जकाद्युपधानेन नद्दन् परमपूरुषः॥

्रति ॥ ६५ ॥ ननु कस्य प्रयत्नेन करणजानं प्रवनेतां पुरुषस्य कूटख्वलादीत्रारस्य च प्रतिषिद्वलादिनि नवाइ ।

## पुरुषाय करणोद्भवे। (प्यद्वष्टो ज्ञासात् ॥ ३ ६ ॥

प्रधानप्रष्टित्तवत् पुरुषार्थं करणोङ्गवः करणानां प्रष्टित्तरिष पुरुषस्थाद्यद्याभियक्तेरेव भवतीत्यर्थः। श्रद्धष्टं चोपाधेरेव ॥ ३६ ॥ परार्थं खतः प्रष्टनी दृष्टान्तमाइ।

## धेनुवद्वताय॥ ३०॥

यथा वत्यार्थं भेनुः खयमेव चीरं स्ववित नान्यं यत्नमपे चते तथैव खानिनः पुरुषस्य क्वते खयमेव करणानि प्रवर्तन्त इत्यर्थः। इत्यते च सुषुप्तात् खयमेव बुद्धेकत्यानिनिति। एतदेव कारिकयाप्युक्तम्।

खां खां प्रतिपद्यन्ते परसाराकू न हे नुकां द्वनिम्।

पुरुषार्थ एव हेतुनै केनचित् कार्यते करणम्॥

र्ति ॥ १० ॥ बाद्याभ्यन्तरेर्मि जिला कियन्ति करणानीत्या-काञ्जनयामादः।

#### करणं चयोदशविधनवान्तरभेदात्। ३८॥

श्रनःकरणत्रयं दश्र बाद्धकरणानि मिखित्वा वयोदश्र तेष्विप व्यक्तिभेदेनानमधं प्रतिपादियतुं विधिमत्वक्तम् । बुद्धिरेव मुख्यं करणिनवाशयेने क्रान्तरभेदादिति। एकस्येव बुद्धास्यकरणस्य करणानामनेकत्वादित्वर्थः॥ ३८॥ ननु बुद्धिरेव पुरुषेऽर्थसमपे-कत्वान्तुस्यं करणमन्येषां च करणत्वं गाणं तत्र का गुण इत्या-काङ्कायामादः।

## द्रन्द्रियेषु साधकतमलगुणयागात् कठारवत्॥ ३८॥

इन्द्रियेषु पुरुषार्थसाधकतमत्वकपः करणस्य बुद्धेरुणः परम्पर-यास्त्यतस्वयोदश्विधं करणमुपपद्यतः इति पूर्वस्वतेषान्वयः। कुठा-रविद्गति। यथा फलायोगस्वविक्तित्तत्या प्रशास्त्रीव किद्रायां मुख्यकरणत्वेऽपि प्रक्षष्टसाधनत्वगुणयोगात् कुठारस्थापि करणत्वं तथेत्वर्थः। श्रन्तःकरणस्थैकत्वमभिषेत्वाहङ्कारस्य गाणकरणत्वमव ने तत्तम्॥ १८॥ गाणमुख्यभावे व्यवस्थां विश्विष्याहः।

# द्योः प्रधानं मना लोकवङ्गत्ववर्गेषु॥४०।

द्यावाद्यान्तरयोर्मध्ये मने। बुद्धित प्रधानं मुख्यम्। षाच्यान्त-रणमिति यावत्। पुरुषेऽधिसमपैकत्वात्। यथा श्रव्यवर्गेषु मध्ये कच्चितेव लेको। राज्ञः प्रधाने। भवत्वन्ये च तदुपमर्जनीभूता द्यामाध्यचाद्यस्तद्दित्वर्थः। स्वव मनःशब्दे। न खतीयान्तः करण-वाची। वच्च्यमाणस्याखिलसंस्काराधारत्वस्य बुद्धितिरिक्तेष्वसम्भवात्। सन्भवे वा बुद्धिकत्यनवैयर्थ्यादिति॥ ४०॥ बुद्धेः प्रधानत्वे हेतृनाद्य विभिः स्वतः।

#### खव्यभिचारात्॥ ४९॥

सर्वेकरणवापकत्वात् फलाविभनाराद्वेत्यर्थः॥ ४९॥

तथाग्रेषसंस्काराधारत्वात्॥४२॥
मुद्देरेगाखिकसंस्काराधारता न तु चचुराहेरसङ्कारमनसेवी

पूर्वेद्दष्टश्रुताद्यथानामस्वविधादिभिः सारणानुपपनेः। तस्वज्ञाने-नाद्यक्कारमनसेर्विदेऽपि सारणदर्शनाच। स्रतेरशेषसंस्काराधार-तथापि बुद्देरेव सर्वेभ्यः प्रधानस्वमित्यर्थः॥ ४२॥

## सृत्यानुमानाच ॥ ४३॥

स्रात्वा चिन्तनक्ष्पया ष्टच्या प्राधान्यानुमानावेत्वर्थः। चिन्ता हिन्ति धानाच्या वर्षष्टिन्त्यः त्रेष्ठा तदात्रयतया च चिन्तापर-नान्ती बुद्धिरेव त्रेष्ठान्यष्टनिककरणेश्य इत्वर्थः॥ ४३॥ नन चिन्ताष्टनिः पुरुषस्थित्रासु तवादः।

#### समावेष खतः॥४४॥

खनः पुरुषस्य स्नृतिने सस्तिने कृट्यात्वादित्वर्थः। इत्यं वा व्याच्येयम्। नन्वेवं वृद्धिरेव करणमस्तु क्वतमवान्तरकरणैरित्वा-श्रद्धायामाइ। सस्तिवेद्य खतः इति। चचुरादिद्वारतां विना-खिलव्यापारेषु बुद्धेः खतः करणत्वं न सस्त्रवेदन्यादेरिप रूपादि-दर्भनापनेरित्वर्थः॥ ४४॥ नन्वेवं बुद्धेरेव प्राधान्ये कथं मनस् सभयात्मकत्वं प्रागुक्तं तवाद्य।

## चापेचिको गुणप्रधानभावः क्रियाविशेषात्॥ ४५॥

क्रियाविशेषं प्रति करणानामापेचिका गुणप्रधानभावश्व चुरा-दिव्यापारेषु मनः प्रधानं मनाव्यापारे चाइङ्कारोऽहङ्कारव्यापारे च बुद्धिः प्रधानम् ॥ ४५ ॥ नम्बस्य पुरुषस्थेयं बुद्धिरेव करणं न बुद्धान्तरमित्येवं व्यवस्था किञ्चिमिकोत्याकाङ्कायामाद्य ।

## तलमार्जितलात् तदर्थमभिचेष्टा खाकवत् ॥ ४ ६ ॥

तत्पुरुषीयकर्मजलात् करणस्य तत्पुरुषार्थमभिचेष्टा पर्वेया-पारा भवति लेकवदित्वर्थः। यथा लेकि येन पुरुषेण क्रयादिकर्म- णार्जिते वः कुठारादिस्तत्पुरुषार्थमेव तस्य स्ट्रिट्स्यापार इत्वयः। यतः करणयमस्ति भावः। वद्यपि कृटस्तत्वा पुरुषे कर्म नास्ति तथापि भोगसाधनत्वा पुरुष्यानिकत्वेन राश्चे जयादिवदेव पुरुषस्य कर्मीन्यते। ननु कर्मण एव तत्पुरुषी यत्वे किं नियामकर्मित चेत् तथार्विधं कर्मान्तरमेव। यन्ति व्यति नियामकर्मिति चेत् तथार्थिधं कर्मान्तरमेव। यन्ति वृद्धिपतिविन्तितपुरुषस्य कर्मिति। यत् तु कस्तिद्वविकीं वदित वृद्धिपतिविन्तितपुरुषस्य कर्मिति। तद्व। योगभास्येऽसादुक्तप्रकारस्यवेगक्तत्वेनान्यप्रकारस्यापामाणिकत्वात्। प्रतिविन्तस्यावस्तुत्वेन कर्माद्यसम्बद्धावस्त्राच्या प्रतिविन्तस्य कर्मतद्वागाद्यक्षीकारे विन्तत्वाभिनतपुरुषक्रवास्या प्रतिविन्तस्य कर्मतद्वागाद्यक्षीकारे विन्तत्वाभिनतपुरुषक्रवास्यावस्त्रावेगस्य पूर्वं प्रतिपादितत्वादिति॥ ४६॥ वृद्धेः प्राधान्यं प्रकटीकर्तुमुपसंदरति।

## समानकर्मयोगे बुद्धेः प्राधान्यं खोकवद्वीकवत्॥ ४०॥

यद्यपि पुरुषार्थत्वेन समान एव सर्वेषां करणानां द्यापारस्त-धापि बुद्धेरेव प्राधान्यं ने किसत्। ने के दि राजार्थकत्वाविश्वेषेऽपि द्यामाध्यक्तादिषु मध्ये मिक्कण एव प्राधान्यं तद्ददित्वर्थः। प्रत एव बुद्धिरेव महानिति सर्वशास्त्रेषु गीयत्। द्रति । वीप्राध्याय-समामि ॥ ४७॥

> बिर्क्ष देवस्य घटकं यत् सप्तद्शसङ्घाकम् । प्रधानकार्यं तत् स्रच्यमबाध्यायेऽनुवर्णितम्.

इति श्रीविज्ञानाचार्यनिर्मिते कापिस्तर्वाङ्ग्रामंबचनस्य भाष्ये मधानकार्याध्याया दितीयः ॥ र्तः परं प्रधानस्य स्तूनकार्यं महाभूतानि स्तीरद्वयं च वक्तस्यं तत्त्व विविधयोनिगत्यादयो चानसाधनानुष्ठानहेत्वपरवैराज्यार्थं तत्त्व परवैराज्यस्य चानसाधनान्यस्त्रिनान्तं वक्तस्यानीति हतीः वारसाः।

#### व्यविशेषादिशेषारसः॥ ९॥

नास्ति विशेषः शान्तवारमूटत्वादिरूपे। यत्रेत्यविशेषे। भूतसूर्व्यं पञ्चतमात्राख्यं तस्ताच्छान्तादिरूपविशेषवन्त्वेन विशेषाणां स्यूषान्तां महाभूतानामारस्य द्रव्यर्थः। सुखाद्यात्मकता हि शान्तादिः रूपा स्यूष्टभूतेष्वेव तारतन्यादिभिरभियज्यते न सृद्धोषु तेषां शान्तिकरूपतयेव योगिष्वभियज्ञेरिति॥ १॥ तदेवं पूर्वाध्यायमारस्य वयोविशतितन्त्वानामृत्यनिमृत्वा तस्ताच्छरीरद्वयोत्पन्तिनम् ।

#### तसाच्छरीरस्य। १।

तसात् वये।विंशतितत्वात् स्यूबस्य स्वारद्यस्यारसा इत्य-र्थः॥ २॥ वस्प्रति वये।विंशतितत्वे वंवारान्ययानुपपत्तिं प्रमाण-यति।

### तद्दीजात् संस्ति:॥ ३॥

तस्य श्रीरस्य बीजात् वयोतिशतितत्त्वरूपात् स्रद्धार्द्वेतेः: पुरुषस्य संस्तिगतागते भवतः कूटस्थस्य विभुतया स्वता गत्याद्य-स अवादित्वर्धः। वयोविश्तितत्त्वेऽवस्थितेः हि पुरुषस्तिनैवापा-धिना पूर्वेक्षतकर्मभोगार्थं देहाद्देहं संसरति।

> मानवं मनवैवायमुपभुङ्गे शुभाशुभम्। वाचा वाचा छतं कर्ने कायेनैव तु कायिकम्॥

द्रत्यादिस्कृतिभिः पूर्वसर्गीयकारणीरेवे।त्यर्गतः सर्गान्तरेषूप-

भागिषद्धेः। श्वत एव ब्रह्मस्वमुपपं इरित सम्परिष्ठक्त रति ॥ ३ ॥ संस्कोरविधमपारः।

### बाविवेकाच प्रवर्तनमविशेषाणाम्॥ ४॥

र्द्रश्वरानीश्वरत्वादिविश्वेषरिक्तानां सर्वेषामेव पुंसां विवेकपर्य-न्तमेव प्रवर्तमां संस्थितरावश्यकी विवेकान्तरं च न सेव्यर्थः॥॥॥ तक हेतुमारः।

### उपभागाहितरस्य ॥ ५ ॥

इतरस्वाविवेकिन एव स्वीयकर्मफलभेरगावस्वसावादित्वर्थः।
॥ ५ ॥ देचसर्वेऽपि संस्तिकाले भागा नास्तीत्वाहः।

## सम्प्रति परिमुक्ती द्वाभ्याम्॥ ६॥

मम्प्रति संस्तिकाले पुरुषा दाभ्यां शीताष्णमुखदुःखादिद्वेद्धः परिमुक्तो भवतीत्वर्थः। तदेतत् कारिकयोक्तम्।

संसरित निरूपभागं भावैरिधवासितं लिष्ट्रम्।

इति। भावा धमीधर्मवामनाद्यः॥ ६॥ श्रतः परं श्रीरद्वयं विश्रिष्य वक्तुमुपक्रमते।

## मातापिष्टजं स्थूलं प्रायश इतरम्र तथा॥ ७॥

खूबं नाता पि खर्ज पायशे बाइन्ये नायो निजस्यापि खूनश्री-रस्य सारणादितरच सन्ताश्रीरं न तथा न नातापि खर्ज वर्गा-झूत्पद्मत्वादित्यर्थः । तदुक्तं कारिकया ।

> पूर्वात्पन्नमधर्तां नियतं महदादिस्रस्तापर्यनाम्। संसरति निरूपभागं भावैरिधवासितं खिङ्गम्॥

द्ति। नियतं नित्यं द्विपरार्धश्यायि गै।णनित्य प्रतिश्वरीरं चिद्गोत्पनिकस्पने गै।रवात्। प्रचये तुतन्नाशः श्रुतिस्नुतिपामाण्याः दिखते। जित्तकासे भागाभाववचनमुख्योभिषासेण। कराचित् तु वायवीयश्रदीरप्रवेशता गमनकालेऽपि भागा भवति। चतो यममार्गे दुःखभागवाकान्युषपद्यन्ते॥ ७॥ खूलस्याश्रदीरयो-मध्ये किमुपाधिकः पुरुषस्य दुन्द्वयोगस्यस्वधारयति।

## पूर्वीत्पत्तेज्ञत्कार्यत्वं भागादेकस्य नेतरस्य। 🖛 🛚

पूर्वं सर्गाराषुत्पन्तिभेद्य निष्क्षण्यारीयस्य तसीव तत्कार्थलं सुख-दुःखकार्थकलं कृत एकस्य निष्क्षरेषसीय मुखदुःखात्वभागात्। न लितरस्य खूनश्रीरस्य स्वतश्रीरे मुखदुःखाद्यभावस्य सर्वेवस्था-तत्वादित्वर्थः॥ ८॥ स्वतस्य स्वत्वश्रीरस्य स्वत्वपातः।

## सप्रदर्शेकं चिक्रम्। ६।

स्वाशरीरम्याधाराधियभावेन दिविधं भवति तत्र समरश् मिलिला लिष्गशरीरं तत्र सर्गादी समष्टिक्पमेकमेव भवतीत्वर्थः। एकादशेन्द्रियाणि पञ्चतत्मानाणि बुद्धिति समदश् । श्रह्णा-रस्य बुद्धावेवान्तभावः। त्रतृषस्ववद्यमाणममाणादेतान्येव समन् दश् लिष्गं मन्तव्यं न तु समदश्मेकं त्रेत्यष्टादश्चतया व्याख्येयम्। उत्तरस्वण व्यक्तिभेदस्थापपाद्यतयात्र लिष्गिकत्व एकशब्दस्य तात्रकः वीवधारणात्रः।

> कर्माका पुरुषो यो स्वी ब्रह्ममे ही: प्रयुक्त । स समदश्कीनापि राशिना बुज्यने स सः।

इति मेाचिधमीरी लिक्कश्रीरस्य सप्तर्शलिसिक्क सप्तर्शाः वयवा श्रव सन्तीति सप्तर्शका राशिरिख्य भेः। राशिशक्रेन स्थूख-देश्वसिक्क देशस्यावयविलं निराक्षतम्। श्रवस्रविक्रपेष द्रव्यान्तर-कत्यनायां गारवात्। स्थूखदेशस्य चावयवित्यमेकतादिमस्यचानु-द्रोधेन कल्यत इति। श्रव च लिक्क देहे बुद्धिरेव प्रश्वानेस्वाश्येन विजुन्दे इस भागः पागृकः। पाणकानः करणकी दृतिभेदः।
श्रेता विजुन्दे हे पाणपक्षकस्याप्यन्तभाव दृत्यस्य सप्तद्रशावयवकस्य
श्रेतिस्वं खयं वन्त्यति विजुश्यरीरनिमित्तक दृति सनन्दनाचार्य
दृति स्वेण। श्रेता भागायतनत्वमेव मुख्यं श्ररीर वच्चणम्।
तदात्रयतया त्वत्यव श्ररीरत्वमिति पक्षाद्यक्तीर्भावस्यति। चेष्टेने
न्द्रियार्थात्रयः श्ररीरमिति तुन्यायेऽपि तस्स्येव वच्चणं क्षतमिति।
॥ ८॥ ननु विजुं चेदेकं तर्षि कथं पुरुषभेदेन विवच्चणा भागाः
स्युक्तवाह।
व्यक्तिभेदः कमेविशेषात्॥ ९०॥

यद्यपि सर्गादी दिरण्यगर्भीपाधिरूपमेकमेव लिङ्गं तथापि तस्य पद्माद्यक्तिभेदो स्विक्तरूपेणांशतो नानात्वनपि भवति । यभेदानी-मेकस्य पिछलिङ्गदेदस्य नानात्वनंशतो भवति पुत्रक्रमादिलिङ्गदेदस्य नानात्वनंशतो भवति पुत्रक्रमादिलिङ्गदेदस्य नानात्वनंशतो भवति पुत्रक्रमादिलिङ्गदेदस्येण। तक कारणनाद्द कर्मविशेषादिति। जीवान्तराणां भागदेतुकर्मादेरित्यर्थः। श्रव विशेषवचनात् समष्टिस्टिजीवानां साधारणैः कर्मभिर्भवतीत्वायातम्। श्रयं च स्विभेदो मन्त्रादि-स्वस्ताः। यथा ननी समष्टिप्रवस्त्य स्विहिन्द्योत्पत्त्वनन्तरम्।

तेषां त्ववयवान् स्रच्यान् षण्णानप्यमिताजवान्। चित्रवेष्यात्मनावाषु चर्वभूतानि निर्मेमे॥

इति। मण्णामिति समज्जालिङ्ग शरीरोप स्वचणम्। श्रामाना-नासु चिदंशेषु संयोज्ये व्यर्थः। तथा च तनैव वाक्यान्तरम्।

> तक्क्रीरसमुत्पन्नैः कार्येत्तैः करणैः सह। चेतन्त्राः समजायन्त गार्नेभ्यत्तस्य धीमतः॥

इति ॥ ९०॥ नन्वेवं भागायतनतया जिल्लास्वेव सरीराचे सूवे कथं सरीरस्ववद्वारस्ववादः।

## तदिधिष्ठानाश्रये देहे तद्दादात् तद्दादः । ९९ ।

तस्य विद्वस्य यद्धिष्ठानमात्रयो वद्यमाणभूतपञ्चकं तस्यात्रये बाद्कीशिकदेहे तद्दादो देहवादस्तद्दादात् तस्याधिष्ठानशब्दोक्तस्य देहवादादित्यधेः। विद्वसम्बन्धादिधिष्ठानस्य देहत्वमधिष्ठानात्रयत्वाच स्मूबस्य देहत्वमिति पर्वविति।ऽधैः। श्रिष्ठानश्रीरं च स्रत्वां पञ्चभूतात्मकं वद्यते तथा च श्रदीरवर्य विद्वम्।
यत्तु।

श्चातिवाद्यिक एकाऽच्चि देहेाऽत्यस्वाधिभातिकः। सर्वासां भूतजातीनां ब्रह्मणस्वेक एव किम्॥

इत्यादिशास्त्रेषु श्रीरद्वयमेव श्रूयते तिखिद्वाश्रीराधिष्ठानश्र-रीरयोरन्योऽन्यनियत्वेन स्रस्त्रात्वेन चैकताभिप्रायादिति॥१९॥ नमु षाट्काशिकानिरिक्ते खिद्वाश्रीराधिष्ठानभूते श्रीरान्तरे किं प्रमाणिकवाकाङ्कायामाद।

## न खातन्त्रात् तहते च्छायावचित्रवच ॥ ९२ ॥

ति बुद्धारीरं तहतेऽि घषानं विना स्वातन्त्यात्त तिष्ठति। यथा स्वाया निराधारा न तिष्ठति यथा वा चित्रनित्वर्थः। तथा च स्यूबरेषं त्यक्षा लेकान्तरगमनाय लिङ्गरेष्ठस्थाधारभूतं श्रीराभ्तारं सिध्यतीति भावः। तस्य च स्कूषं कारिकायामुक्तम्।

स्चा मातापिष्टजाः मस्मभूतेस्त्रिधा विशेषाः स्युः। स्चासीषां नियता मातापिष्टजा निवर्तनी॥

इति । श्रव तन्त्रावकार्यं मातापिष्टजश्रहीरापेद्यया स्टब्सं यद्भूतपच्चकं यावश्रिष्ट्रास्थायि प्राप्तं तदेव जिङ्गाधिष्ठानं श्रहीर-मिति जन्नं कारिकान्तरेण। चित्रं यथात्रयस्ते खाण्वादिस्या विना यथा छाया। तद्दद्विना विशेषेने तिष्ठति निरात्रयं खिङ्गम्॥

र्रात । विशेष: खूनभूते: स्रद्धाखी: । खूनावानारभेरेरिति यावत्। श्रद्धां कारिकायां स्रद्धाच्यानां खूनभूतानां विषु-श्रदीराद्गेरावगमेन ।

पूर्वेत्यज्ञमसत्तं नियर्तं मस्दादिख्यापर्येनाम्।

इत्यादिपृवीदाक्त्तकारिकायां स्रत्याभूतपर्यमस्य लिङ्गत्वं नार्धः किन्तु महदादिरूपं यिखङ्गं तत् साधारस्रत्यापर्यमां संसरित तेन सह संसरतीत्यर्थः। नन्येवं लिङ्गाघटकपदार्थाः कियना इति कथम-वधार्यमिति चेत्।

> वासनाभूतस्रकाः च कर्मविद्ये तथैव च। दशेन्द्रियं मना बुद्धिरेतक्षिष्णं विदुर्बुधाः॥

इति वाशिष्ठादिवाक्येभ्यः। श्रव लिङ्गश्चरीरप्रतिपादनेनैव पुर्ध-प्रक्रमपि वाख्येयिनव्याश्चयेन बृङ्घिर्धाणामपि वासनाकर्मविद्या-नां प्रथगुपन्यासः। भूतस्रक्कां चाव तत्मावा दशेन्द्रियाणि च श्चान-कर्मेन्द्रियभेदेन पुरद्धयिनव्याश्चयः। यत् तु मायावादिने। लिङ्ग-श्चरीरस्य तत्मावस्थाने प्राणादिपञ्चकां प्रचिपन्ति पुर्यष्टकां चान्यशा कल्ययन्ति तद्पामाणिकमिति॥ १२॥ ननु मूर्तद्रव्यत्या वाच्या-देरिव लिङ्गस्याकाशमेवासङ्गेनाधाराज्ञ, व्यथमन्यक सङ्गकस्यन-मिति तवादः।

मूर्तलेऽपि न सङ्घातयागात् तरिणवत्। ९३।

मूर्तेत्वेऽपि न खातन्त्याद्वज्ञात्यावस्थानं प्रकाशकपत्वेन सूर्य-स्थेन सङ्घातसङ्गानुमानादित्यर्थः । सूर्यादीनि सर्वाणि तेजांसि पार्थिवद्र्यमञ्जनेवावस्थितानि दृष्यमि सिर्जु च नव्यप्रकाशमयमेते। भूतमङ्गतमिति॥ १३॥ लिज्जस्य परिमाणमवधारयति।

## चाषुपरिमाणं तत् क्तित्र्युतेः। ९४।

निष्णुनणुपरिमाणं परिच्छित्रं न त्वत्वन्तमेवाणु सावयवस्थान्त-त्वात्। कुतः क्वतिश्रुतेः क्रियाश्रुतेः।

#### विज्ञानं यज्ञं तनुते कर्नाणि तनुतेऽपि च।

इत्यादिश्रुतेविज्ञानाख्यबुड्डिमधानतया विज्ञानस्य लिङ्गस्याखि-सक्तेत्रवणादित्यर्थः। विभुत्वे सति क्रिया न सम्भवति। तङ्गति-श्रुतेरिति पाठस्तु समीचीनः। लिङ्गश्रूरीरस्य च गतिश्रुतिस्तः मृत्कामन्तं प्राणोऽनुक्रामति प्राणमनुकामन्तं सविज्ञाने। भवति सविज्ञानमेवावक्रामतीति सविज्ञाने। बुड्डिसहित एव नायते सवि ज्ञानं यथा स्यात् तथा संसर्तत चेत्यर्थः॥ ९४॥ परिक्किन्नत्वे युक्तयः-नारमाह॥ ९४॥

## तदन्नमयलयुतेस् । ९५ ॥

तस्य लिङ्गस्यैकदेशते। उत्तमयत्वस्तुतेने विभूत्यं सस्भवतीति। विभुत्वे सित निव्यतापनिरिव्यर्थः। सा च स्तुतिद्यं सस्भवतीति। विभुत्वे सित निव्यतापनिरिव्यर्थः। सा च स्तुतिद्यं सम्भवं हि सीम्य मन
श्रापामयः प्राणक्तेजोमयी वागिव्यादिः। सद्यपि मनश्रादीनि न
भौतिकानि तथाप्यसमंस्रष्टसमातीयां श्रपूरणाद् समयत्वादिव्यव हारो बोध्यः॥ ९५॥ श्रचेतनामां लिङ्गानां किमधं संस्तिद हाहैहान्तरसञ्चार हत्वाश्रद्धायामाइ।

# प्रवार्थं संस्ति चिङ्गानां सपकारवद्राचः॥ ९६॥

यथा राज्ञः स्रपकाराणां पाकशानामु मञ्चारा राजार्थं तथा निष्णुश्ररीराणां संस्तिः पुक्षार्थेनित्यर्थः ॥ ९६ ॥ निष्णुश्ररीरमश्रे-धनिश्चेत्रता विचारितमिदानीं स्थूनश्ररीरमि तथा विचारयित ।

### पाच्चभीतिको हेइ:। ९७।

पञ्चानां भूतानां मिलितानां परिणामा देह इंखर्षः॥ ९७॥ मतानारमाह ।

## चातुभातिकमित्येके। ९ ८।

त्राकाशस्यानारस्मकत्वमभिप्रेत्येदम्॥ ९८॥

ŧ

## ऐकभौतिकमित्यपरे। ९८।

पार्थिवमेव श्ररीरमन्यानि च भूतान्युषष्टसाकमावाणीति भावः। श्रथविकभीतिकमेवेकभीतिकमित्यर्थः। मनुष्यादिश्ररीरे पार्थिवां-श्राधिक्येन पार्थिवता स्र्यादिनोकेषु च तेजश्राद्याधिक्येन तेज-सादिता श्ररीराणां सुवर्णादीनामिवेतीममेव पद्यं पद्यमाध्यावे-ऽपि सिङ्वान्तियद्यति॥ १९॥ देइस्य भीतिकत्वेन यत् सिक्युति तदाइ।

#### न सांसिद्धिकं चैतन्यं प्रत्येकादृष्टे: । २०।

भूतेषु एथक् क्षतेषु चैतन्यादश्नाद्गीतिकस्य देशस्य न साभा-विकं चैतन्यं किन्वीपाधिकनित्यर्थः ॥ २०॥ बाधकान्तरमास् ।

#### प्रपञ्चमरणाद्यभावस् ॥ २९ ॥

प्रपद्मस्य वर्षस्वैव मरणपुषुप्रप्राद्यभावस्य देइस्य स्वाभाविकचैतन्ये स्वति स्वादित्यर्थः। मरणपुषुप्रप्रादिकं हि देइस्याचेतनता सा च स्वाभाविकचैतन्ये स्वति नापपद्यते स्वभावस्य यावद्व्यभावित्वा-दिति॥२९॥ प्रत्येकाद्वष्टेरिति यदुक्तं तनाश्रङ्कः परिहरित।

मदगत्तिवचेत् प्रत्येकपरिदृष्टे सांच्त्ये तदुद्भवः । ११।

मनु यथा मादकता शक्तिः प्रत्येकद्रव्याष्ट्रितरिप मिलितद्रको

वर्तत एवं चैतन्यमपि खादिति चेत्र प्रत्येकपरिष्ट छे वित सांहत्ये तदु इतः सम्मवेत्। प्रक्षते तु प्रत्येकपरिष्ट छलं नास्ति। श्रतो हु छान्ते प्रत्येकं शास्त्रादिभिः स्रस्त्रात्या मादकत्वे सिद्धे संहत्तभाव-काले मादकत्वाविभावमावं सिद्ध्यति। दाष्ट्रीन्तिके तु प्रत्येकभूतेषु स्रस्त्रात्या न केनापि प्रमाणेन चैतन्यं सिद्धमित्यर्थः। ननु समुचिते चैतन्यदर्थनेन प्रत्येकभूते स्रस्त्राचित्यार्थाक्तिरनमेयेति चेत्र। श्रनेकभूतेष्ठनेकचैतन्यश्चितक्येत्र नित्यः स्त्राचित्रचेत्र क्रियन्यश्चितक्येत्र नित्यः स्त्राचित्यात्। ननु यथावयवे द्वतिमानमपि परिमाणजनाहरणादिकार्यं घटादे। हत्यत एवमेव श्रदीरे चैतन्यं खादिति मैवन्। भूत्रगतिश्चेष्ठगुणानां सजातीयकारणगुणजन्यन्त्रया कारणे चैतन्यं विना देहे चैतन्यासन्ध्रवादिति॥ २२॥ पुरुषार्थं संस्ति विद्धानामित्युक्तं तव विद्धानां स्त्रूवदेहसञ्चाराख्यजन्यनो यो यः पुरुषार्था येन येन व्यापारेण सिद्धाति तदाह स्त्राभ्याम्।

## न्नानामुत्तिः॥ २३॥

खिङ्गसंस्रिति जन्मद्वारा विवेकसाचात्कारस्यसान्मुक्तिक्यः पुरुषार्था भवतीत्वर्थः। ज्ञानादिकं च प्रत्ययसर्गतया कारिकायां परिभाषितम्।

एष प्रत्ययसर्वे। विपर्ययाशक्तितृष्टिसिङ्गांस्यः ।

इति। विपर्ययादयो व्याख्यास्यन्ते (त च स एव बुड्विसर्गः प्रका-जनयोगेन स्त्रेतच्यत इति विशेषः ॥ २३॥

#### बम्बेर विपर्धयात्। २४॥

विपर्ययात् मुखदु:खात्मका बन्धरूप: प्रवार्थी जिल्लासंस्तिता

भवतीत्वर्थः ॥ २४॥ ज्ञानविपर्ययाभ्यां मुक्तिबन्धावुक्तीः तदादीः ज्ञानान्युक्तिं विचारयति॥

# नियतकारणलाम्न समुचयविकल्पा ॥ २५ ॥

यद्यपि विद्यां चाविद्यां च यत्त्वदेरोभयं सहेत्यादि त्रूयते तथाप्य-विवेकनिष्टनी लेकसिङ्कतया ज्ञानस्य नियतकारणत्वाद्विद्यास्य-कर्मणा सह ज्ञानस्य मेत्वजनने समुख्या विकल्पा वा नात्ती-त्यर्थः। तमेव विदित्वातिस्तृत्युमेति नान्यः पन्न्या विद्यतेऽयनाय न कर्मणा न प्रजया धनेन त्यागेनैकेऽस्वतत्वमानग्रित्यादिश्रुति-भ्योऽपि कर्मणा न साचान्योच्चहेतृत्वं समुख्यानुष्ठानं श्रुतिष्ठुष्ट्या-क्षिभावादिभिरभ्युपपद्यत इति ॥ २५ ॥ समुख्यविकत्ययोरभावे ष्ट्रान्तमाइ।

## खप्रजागराभ्यामिव मायिकामायिकाभ्यां ने भियार्मुक्तिः पुरुषस्य ॥ २ ई ॥

बया मायिकामायिकाभ्यां खप्रजागरपदार्थाभ्यामन्योऽन्यसह-कारिभावेनेकः पुरुषार्था न समावित। एवमुभयोमायिकामा-यिकयोरनुष्ठितयोः कर्मज्ञानयोः पुरुषस्य मृक्तिरिप न युक्तेत्वर्थः। मायिकत्वं चासत्वत्वम्। श्रस्थिरत्विमिति यावत्। तच्च खाप्नेऽर्थेऽित्तं जाग्रत्यदार्थेत्तु खाप्रापेच्चया सत्य एव कूटस्थपूरुषापेच्चयेवास्थिर-त्वेनासत्ववादतः खप्रविजचणस्नानादिकार्यकरः। एवं कर्माय-स्थिरत्वात् प्रक्तिकार्यत्वाच्च मायिकम्। श्रात्मा तु स्थिरत्वादकार्य-त्वाचामायिकः। श्रतत्वाचे मायिकम्। श्रात्मा तु स्थिरत्वादकार्य-त्वाचामायिकः। श्रतत्त्वयोरनुष्ठितकर्मज्ञानयोः समानफलदाद्य-त्वमयोक्तिकिमिति विजचणमेव कर्ष्यं युक्तम्॥ २६॥ नन्वेवमप्या-स्थापासनास्थज्ञानेन सह तत्त्वज्ञानस्य समुचयविकस्था स्थातामुपा-स्थस्यामायिकत्वादिति तनाह।

### इतर्खापि नात्वनिकम्। २०।

द्रतरस्याप्युपास्यस्य नात्वन्तिकनमायिकत्वनुपास्यात्मन्यध्यस्तपः । दार्थानामपि प्रवेशादित्वर्थः ॥ २७॥ डपासनस्य मासिकत्वं यस्ति-संश्चे तदादः ।

### सङ्कल्पितेंऽप्येवम्। १८।

मनः सङ्गल्यिते ध्येयांश एवमपि मायिकत्वमपीत्वर्थः । वर्षे खिन्दं ब्रह्मीत्यादिश्रृत्युक्ते द्युपास्ये पपच्चांशस्य मायिकत्वमेवेति ॥ २८ ॥ नद्युपासनस्य किं पालिमत्याकाञ्चायामादः ।

## भावनीपचयाच्छुइस्य सर्वे प्रक्ततिवत्। १८।

भावनाखोपायनानिष्यत्या शुद्धस्य निष्पापस्य पुरुषस्य प्रक्रते-रिव वर्वनैत्ययं भवतीत्यर्थः । प्रक्रतियथा स्टिस्थितिसं हारं करो-ति । एवनुपासकस्य बुद्धिसत्तमिप प्रक्रतिप्रेरणेन स्ट्यादिकटे भव-तीति ॥ २८ ॥ ज्ञानमेव मेाच्यसाधनिर्मित स्थापितम् । इदानीं ज्ञानसाधनान्याह ।

## रागे।पद्दतिश्वानम्॥३०॥

द्वानप्रतिबन्धके। ये। विषये। परागिक्ष चस्य तदुपचातहेतु श्रीननित्वर्थः। उपचारेण कार्यकारणये। सेहिन्देशो रागच्चयस्य
ध्वानत्वासस्यवात्। श्रव ध्वानश्र बेन धारणाध्वानसमाध्ये।
योगोक्तास्त्रय एव ग्वाद्धाः पातञ्जले येगाष्ट्रानामष्टानामेव विवेकसाच्चात्कारहेतृत्वश्रवणाहिति। एतेषां चावान्तरित्रशेषास्त्रवैव
दृष्ट्याः। इतराणि च पञ्चाष्ट्रानि स्वयं वच्चिति॥ ६०॥ ध्वाननिष्यच्चीव ज्ञाने। त्यानित्स्यमावेणे त्याश्योन ध्वाननिष्यक्षेत्रस्यमावेणे त्याश्योन ध्वाननिष्यक्षेत्रस्यमावेणे त्याश्योन

## ष्टिनिरोधात् ततिहिः । ३९।

श्रीयानिरिक्तष्टिक्तिरोधक्रपेण सम्प्रज्ञातयोगेन तिहार्डिश्रीनस्य निष्यिक्तिनाख्यफ्रतेषिचान्द्रपा भवतीत्यर्थः। श्रतस्वावत्पर्यन्तमेव श्यानं कर्तव्यमित्याश्यः। इतरष्टिक्तिरोधे सत्येव विषयान्तरसञ्चाराख्यप्रतिबन्धापगमाञ्चीयसाच्चात्कारो भवतीति क्वत्वा योगोऽपि ज्ञाने कारणं योगाङ्गश्यानादिवदित्यपि मन्तव्यम्। श्रश्यात्ययोगाधिगमेन देवं मत्वा धीरो इर्षशिकी जहातीत्यादि-श्रुतिसुत्योस्तद्वगमादिति॥ ६९॥ श्यानस्यापि साधनात्याह।

### धारणासनखकर्मणा तिहादिः॥३२॥

वच्यमाणेन धारणादिवयेण ध्यानं भवतीत्वर्थः॥ ३२॥ धार-णादिवयं क्रमात् स्वववयेण उच्चयति।

## निरोधऋदिविधारणाभ्याम्॥३३॥

माणस्विति प्रविद्धा लभ्यते। प्रच्छ्द्दैनविधारणाभ्यां वा प्राण-स्विति येगम्द्रने भाष्यकारेण प्राणायामस्य व्याख्याततात्। छदिस्य वमनम्। विधारणात्याग इति यावत्। तेन पूरणरेचमये। जीताः। विधारणं च कुम्भकम्। तथा च प्राणस्य पूरकरेचककुम्भकैयां निरोधो वशीकरणं वा धारणेत्ययः। श्रामनकर्मणोः स्वयन्देन पन्यास्वणीयतया स्वे परिशेषत एव धारणाया बच्छाचलाभा-द्वारणापदं ने।पानम्। चिन्नस्य धारणा तु ममाधिवद्यानश्रव्दे-नैव गृहीतेत्युक्तम्॥ १६॥ क्रमप्राप्तमायनं बच्चयति।

## खिरसुखमासनम्। ३४।

यत् स्थिरं चत् मुखवाधनं भवति सस्तिकादि तदावनिव्यर्थः।
॥ ३४॥ सक्तर्भ अस्तवि।

## खकर्म खायमविदितकर्मानुष्ठानम्॥ ३५ ॥

मुगमम्। तन कर्मशब्देन यमनियमयोग्रेहणं जितेन्द्रियत्वरूपः मन्याहारोऽपि वर्षात्रमसाधारणतया कर्ममध्ये प्रवेशनीयः। तथा च पातञ्ज्ञवस्वने ज्ञानसाधनतया प्रोक्तान्यष्टी योगाज्ञान्यनापि खळानि। यथा तत्त्रुत्रम्। यमनियमासनप्राणायामप्रत्याहार-धारणाध्यानसमाधयोऽष्टावङ्गानीति। तेषां च खरूपं तनैव द्रष्ट-खम्॥ १५॥ मुख्याधिकारिणा नास्ति वहिरङ्गस्य यमादिपञ्च-कस्यापेचा केवलाद्वारणाध्यानादित्रयरूपात् संयमादेष ज्ञानं योगस्य भवतीति पातञ्ज्ञलिद्वान्तः। जदभरतादिषु च तथा दृश्योऽपि। श्रतस्त्रदृत्सारेणाचार्योऽप्याह।

### वैराग्यादभ्यासाच । ३६।

केवनाभ्याचाञ्चानरूपादेव वैराग्यचित्रताज्ञानं तत्याधनयाग-आस्य भवत्युत्तमाधिकारिणामित्यर्थः। तदुत्तं गावडेऽपि।

> श्रासनस्थानविधयो न योगस्य प्रसाधकाः। विज्ञन्नननाः सर्वे विस्तराः परिकीर्तिताः॥ श्रिशुपाजः चिड्डिमाप स्वरणाभ्यासगीरवात्।

र्ता। श्रयंवा वैराग्यध्यानाभ्यासावन ध्यानस्थिन हेनुतयोक्तीः चकारचा धारणासमुच्यायेति। तदेवं ज्ञानाच्योच्ची व्याख्यातः। ॥ ६६॥ श्रतः परं बन्धो विपर्ययादित्युक्तो बन्धकारणं विपर्ययो व्याख्यास्यते तनादी विपर्ययस्य स्वरूपमाह।

## विपर्ययभेदाः पन्न ॥ ३०॥

श्रविद्यास्त्रितारागद्वेषाभिनिवेशाः पश्च योगोक्ता बन्धहेनुविप-यैयस्यावान्तरभेदा रत्यर्थः। तेन शुक्त्यादिज्ञानरूपाणां विपर्वेदा- णामसङ्गुरेऽपि न चितिः। तबाविद्यानित्याश्रुचिदुःखानासासु निन्यशुचितुखासाख्यातिरिति योगे प्रोक्ता। एवमस्मिताप्यात्मानान्त्रमोरोकताप्रत्ययः। श्ररीराद्यतिरिक्त श्रात्मा नाचौत्येवंरूपाविद्या नुनेवंरूपा। श्रात्मनः श्ररीराश्ररीरोभयक्षपत्येऽपि श्ररीरे- उद्दम् श्रुपपन्तेः। रागदेषी तुप्रसिद्धावेव। श्रभिनिवेश्च मरणा- दिवास इति। रागदीनां विपर्ययकार्यतया विपर्ययत्मम्॥ ६०॥ विपर्ययस्य स्वरूपमुक्ता तत्कारणस्याश्कीरिप स्वरूपमादः।

### अशक्तिरष्टाविंगतिधा तु॥ ३८॥

सुगमम्। एतदपि कारिकया व्याख्यातम्।

एकादश्रेन्द्रियवधाः सद्घ बुद्धिवधैरश्रक्तिकृष्टिष्टा।

सप्तदश्र वधा बुद्धेर्विपयैयात् तुष्टिसिद्धीनाम्॥
इति।

बाधियं कुष्ठितान्धत्वं जन्दताजिम्रता तथा।
मूकता कै। एयपद्गत्वे कैब्योदावर्तमुग्धताः॥

द्रत्येकादशेन्द्रियाणामेकादशाश्रक्तयः खतस्य बुद्देः सप्तद्शाश्रक्तयः। यथा वन्द्यमाणानां नवतृष्टीनां विघाता नव तथा वन्द्यमाणानामष्टिविद्वीनां च विघाता श्रष्टाविति मिलिता चेमाः खतः परतस्याष्टाविंशतिबुद्देरशक्तय द्रत्यर्थः। तु शब्द एषां विशेष-प्रसिद्धियापनार्थः॥ २०॥ ययोविंघाते बुद्देरशक्ती ते तृष्टिसिद्दी स्ववद्येनादः।

मुष्टिनवधा॥ ३८॥

स्वयमेव नवधात्वं वद्यति॥ ३८॥

#### सिद्धिरष्ट्धा॥४०॥

एतद्पि खर्यं बच्चिति ॥ ४०॥ उज्ञानां विपर्वयाश्वितितृष्टिति-द्वीनां विश्वेषिजिज्ञासायां क्रमेण स्वचतुष्ट्यं प्रवति ।

#### । सङ्घामवचनभाष्यम्।

## व्यवान्तरभेदाः पूर्ववत्। ४९॥

विपर्ययस्थावान्तरभेदा ये सामान्यतः पञ्चाक्तास्ते पूर्ववत् पूर्वाः चौर्यययोक्तास्त्रयेव विश्वित्यावधार्याः। विस्तरभयान्ने हेाच्यन्त इत्यः थः। ते चाविद्यादयो मयापि सामान्यत एव व्याख्याताः पञ्चिति। विश्वेषतस्तु द्वाषष्टिभेदास्तदुक्तं कारिकायाम्।

भेद्रचनसे। इतिथी माइस्य च दश्विधी महामाइ:। तामिस्री इत्रादश्चा तथा भवत्यस्वतामिस्रः।

इति। श्रस्यायमर्थः। श्रष्टस्यस्य स्वत्यस्य स्वयस्य स्वयस्य

#### एवमितरस्याः॥ ४२॥

एवं पूर्ववदेवेतरस्ता श्रश्कतेरस्यवान्तरभेदा श्रष्टाविश्चितिविश्वेष-ते । श्रश्कति । श्रश्कति र छाविश्चिति स्वेति स्वेति स्वेति । श्रिक्ति स्वेति स्व

स्राध्यात्मिकादिभेदान्नवधा तुष्टिः ॥ ४३॥ इदं छत्रं कारिकया व्याख्यातम्। श्राध्यात्मिकाञ्चनसः महात्युपादानकालभाग्याच्याः।
वाद्या विषये।परमात् पञ्च नव तुष्ठयोऽभिद्विताः॥

श्रस्यायमर्थः । श्रात्मानं तुष्टिमतः सङ्कातमधिक्रत्य वर्तना र स्वाः भ्यात्मिकास्तुष्टयस्थनसः। नव प्रक्रत्याखा तुष्टियेथा। साम्वात्कारः पर्यन्तः परिणामः सर्वे। ५० प्रक्षतेरेव न च प्रक्षतिरेव करोत्यदं तु क्रूटखः पूर्ण द्रत्याताभावनात् परितोषः । द्रयं तुष्टिरमा द्रत्युच्यते । ततस्य प्रवच्चोपादानेन या तुष्टिः सापादानास्या सन्तिनित्युः च्यते। ततन्त्र प्रवज्यायां बज्जकानं समाध्यनुष्ठानेन या तृष्टिः सा कालाखा तुष्टिरोघ इत्युच्यते। ततस्य प्रज्ञानपरमकाष्ठाक्रपे धर्म-मेवनमाधी नित या तुष्टिः ना भाग्याच्या दृष्टिरित्युच्यत इति पतस श्राध्यात्मिकाः। बाद्याः पद्म तृष्टयो बाद्यविषयेषु पद्मसु शब्दादिषुर्जन र खण खयभेग गर्दि गादि है। षनिमि न के । परमा ज्ञायनी। ताचा तुष्टया यथाक्रमं पारं सुपारं पारपारमनुक्तमासा उक्तमासा इति परिभाषिता इति । किश्वत लिनां कारिकानन्यथा खाख्या-तवान्। तद्यथा विवेकसाचात्कारोऽपि मक्तिपरिणाम एवेळाउं ध्यानाभ्यासेनेत्येवं द्वाया या ध्यानादिनिष्टत्ती तृष्टिः सा प्रहा-त्याखा। प्रवच्योपादानेनैव माची भविष्यति कि ध्यानादिनेति या तुष्टिः सेपपदानाच्या । क्वतसंन्यासस्यापि कार्नेनेव नोच्चा भविष्यः त्यवमुद्देगेनेति या तुष्ठिः सा कालाखा। भाग्यादेव मीची भवि-खाति न मेाच्यास्त्रोक्तवाधनेरेवं कुतर्के या तृष्टिः वा भाग्याखे-त्यादिर्थं इति तम् । तद्याखाततुष्टीनामभावस्य ज्ञानाद्यनुकूब-लेनाशक्तिपरिभाषानीचित्यादिति॥ ४३॥

#### जहादिभिः सिद्धिः॥ ४४॥

जहादिभेदैः विद्विरद्यथा भवतीत्वर्थः। इदमपि सूत्रं कारिः कथा व्याच्यातम्। जहः शब्दे। अथयनं दुःखिवचातास्त्रयः मुस्ताप्ताप्तः। दानं च विद्वयो। ही विद्वेः पूर्वे। सुप्रस्तिविधः॥

इति। श्रस्थायमर्थः। श्रनाध्यात्मिकादिदुःखनयप्रतियोगिक-स्वान् वया दुःखविचाना मुख्यसिद्भयः। इतरास्तु नत्साधनत्वा-द्वीष्यः विद्वयः। तवेहि। यथा। उपदेशादिकं विनैव माग्भवीया-भ्यासवद्यात् तत्त्वस्य स्वयमूदनमिति। श्रब्दस्तु यथा। श्रन्यदीय-पाठमाकपर्ये खयं वा शास्त्रमाक बच्च यज्ज्ञानं जायते तदिति। श्रध्ययनं चयथा। शिखाचार्यभावेन शास्त्राध्ययनाज्ज्ञानमिति। सुद्धत्याप्तिषेथा। स्वयमुपदेशार्थं गृहागनात् परमकारुणिकाज्ज्ञान-खाभ इति । हानं च यथा । धनारिहानेन परितेषिताज्ज्ञानखाभ इति। एषु च पूर्वेस्त्रिविध जहशब्दाध्ययनरूपे। मुख्यमिद्वेरङ्गश् श्राकर्षकः। मुद्धत्याप्तिदानयोक्ष्हादिवयापेचया मन्द्रमाधनत्व-प्रतिपादनायेदमुत्तम्। कञ्चित् त्वेतासामष्टिसिङ्घीनामञ्जुशो निवा-रकः पूर्वे स्त्रविधा विपर्ययाशक्तिनुष्टिक्पा भवति बन्धकलादिति व्याचष्टे तम्र । तुष्ट्यभावस्याशक्तितया बाधिर्यादिवत् विद्विविरा-चितालाभेन तुष्यतुष्योक्सयोः विद्विविरोधित्वासम्मवात्। ४४॥ ननू हारिभिरेव कर्थ निद्धिक्चिते मच्चतपः समाध्यादिभिरप्यणिमा-द्यष्टिषद्धेः सर्वशास्त्रसिद्धत्वादिति तना ह।

## नेतरादितरहानेन विना । ४५॥

इतरादू इन। दिपञ्चकभिद्यात् तपत्रादे सास्त्रिकी न विद्धिः कुत इतर इनिन विना यतः सा विद्धिरितरस्य विपर्ययस्य इनं विनेव भवत्यतः संसारापरिपश्चित्वात् सा विद्धाभास एव न तृ तास्त्रिकी विद्धिरित्यर्थः । तथा चे तां ये। गस्त्रवेष । ते समाधावुपसर्गा स्रुत्याने विद्य इति । तदेवं ज्ञानामुक्तिरित्यारभ्य विस्तरते। बुद्धिगुणक्पः प्रव्यवसर्गः सकार्यवस्था मेश्चक्पपुरुषार्थेन सर्हाकः। यता च बुद्धितहुणक्षी संगाप्तवादक्षेणान्योऽत्यं हेतू बीजाक्दुर-वत्। तथा च कारिका ।

न विना भाविर्शिष्णं न विना विष्णेन भाविनर्शितः। विष्णाखी भावाखान्तसादिविधः प्रवर्तने धर्मः।

इति। भावे। वाचनारूपा बुद्धिद्वीनादिगुणा विष्नं महमत्वं बुद्धिदिति। समष्टिसर्गः प्रव्ययसर्गेच्य समाप्तः ॥ ४५ ॥ साम्प्रतं व्यक्तिभेदः कर्मविश्रेषादिति सङ्घेषादुक्ता व्यष्टिच्छिर्विच्यरतः प्रति-पाद्यते।

### दैवादिप्रभेदा ॥ ४ ई ॥

दैवादिः प्रभेदोऽवान्तरभेदो यखाः सा तथा स्टिंहिति क्रेषः। तदेतम् कारिकया व्याच्यातम्।

> श्रष्टविकस्रो दैवसीर्यग्यानस्य पश्चधा भवति। मानुस्यस्रोकविधः समासता भौतिकः सर्गः॥

र्ता। ब्राह्मपाजापत्येन्द्रपैनगान्धर्वयाच्चराच्चवपैशाचा द्रव्यष्ट विभा देव: वर्गः। पशुम्हगपच्चिवरीच्चपद्यावरा द्रित तैथेग्योनः पञ्चविभः। मानुष्यवर्गञ्चकपकार द्रित। भातिका भूतानां व्यष्टि-ब्राणिनां विराजः वकाशात् वर्ग द्रव्यर्थः ॥ ४६॥ श्रवान्तरस्टि-रख्कायाः पुरुषार्थत्वनादः।

खाबद्वासम्बर्णयनं तत्कृते सृष्टिराविवेकात् ॥ ४०॥
चतुर्भुखमारभ्य खावरानाः यष्टिस्ष्टिरिप विराट्स्ष्टिवदेव पुतबार्षा भवति तत्तत्पुत्तवाणां विवेकस्यातिपर्यनानित्यर्थः॥ ४०॥
स्रष्टिस्ष्टाविप विभागनात्र स्वववयेण।

#### क्षां क्षांयक्त ३८ १

के के बहुत होंदू महिला करें कर है।

सीर्व्याना कुनार - १८६

ap ánce mi k

#### क्षे क्षेत्रियम् : ३ = १

को क्षेत्र एको : व्यक्ति का को के जिल् का अव्यक्तिकाताम जिल्ला: सक स्थापकानुष्यासाह

## कर्ते कात कानक कर बक्त । ३ १ ।

विनाद्यंतिकात्व कात्र कान्य के स्टेनिकार्ग कार्य के वेद्य शाना संदर्भनित का समित्रकारम अ शानक कार्यमानामान्त्र मनाकार के परिका कार्या कार्य महिल्लों : 1° । कर केंद्रों राजिएता कार्य क्रिन महिल्लों : 1° । कर केंद्रों राजिएता कार्य

मार्थ महामार्थ नाम क्यामार्थ । ११। मार्थ महिला के कि ने के क्या का का का का किया । ११। किए।

क्रमानं त्रामस्यादिनं दुःचन्। १३।

#### न कारण ज्यात् कतकत्वता मग्नवदुत्थानात्। ५४॥

विवेकज्ञानाभावे यहा महरादिषु वैराग्यं प्रक्रत्युगासनया भन्नभित तदा प्रक्रती खया भवित वैराग्यात् प्रक्रतिखय इति वचनात्। तसात् कारणखयादिष न क्षतिक्रयतास्ति मग्नवदुत्यानात्। यथां जले नग्नः पुरुषः पुनरुसिष्ठति। एवमेव प्रकृतिखीनाः पुरुषा देखारभावेन पुनराविभविना। संस्कारादेरस्रयेण पुनारागाः भित्यक्तेविवेकख्याति विना देखदाहानुपपनेरित्यर्थः॥ ५४॥ ननु कारणं केनापि न कार्यतेऽतः खतस्ता कथं खोषासकस्य दुःखः निदानमुत्थानं पुनः करे।ति तवाह।

### चकार्यत्वेऽपि तद्योगः पार्वश्यात्॥ ५५॥

महातेरकार्धलेऽप्यमेयलेऽप्यन्येच्हानधीनलेऽपि तद्यागः पुनकः क्यानाचित्यं तच्चीनस्य कृतः पारवश्वात् पुरुषार्थतञ्चलात् । विवेक् व्यातिकपपुरुषार्थवशेन महात्या पुनकत्याप्यते खनीन कृत्यापः। पुरुषार्थाद्यस्य महातेन भेरकाः किन्तु महात्तिसभावायाः महनी निनित्तानीति न खातन्त्राचितः। तथा च योगस्चम्। निनित्तममयोजकं महातीनां वरणभेद्क्तु ततः चेविकविति। वरणभेदः मितवन्यनिष्टन्तः॥ ५५॥ महातिन्यात् पुरुषस्थात्याने मनाणमप्याहः।

# स दि सर्ववित् सर्वेकता। ५ ६॥

स हि पूर्वसर्गे कारणजीनः सर्गान्तरे सर्ववित् सर्वकर्तेश्वर श्वाहि-पुक्तको भवति प्रकृतिजये तस्यैव प्रकृतिपद्माम्योचित्वात्। तदेव सक्तः सद्द कर्मणीति जिङ्गं मने। यत्र निषिक्तमस्येत्वादिश्रुतेदित्वर्थः। ॥ ५६॥ नन्वेवमीश्वरमतिषेधानुपपित्तवादः।

#### । साङ्ग्रामवचनभाष्यम् ।

## रतरस्थापि नात्यनिकम्। २०।

इतरसायुपास्यस्य नात्यन्तिकतमायिकत्वमुपास्यात्मन्यध्यस्तपः दार्थानामपि प्रवेषादित्वर्थः ॥ २७॥ उपासनस्य मायिकत्वं यसि-संभी तदाइ।

### सङ्कल्पितेंऽप्येवम्। २८॥

मनः वद्भन्ति ध्येयां एवमपि मायिकत्वमपीत्यर्थः। सर्वे खिन्तृदं मह्मेत्यादिश्रत्युक्ते सुपास्ये मपच्चांशस्य मायिकत्वमेवेति ॥ २८॥ नच्चुंपासनस्य किं फलमित्याकाङ्गायामादः।

# भावनापचयाच्छुद्रस्य सर्वे प्रक्रतिवत्। १८॥

भावनाखोपायनानिष्यच्या शुद्धस्य निष्पापस्य पुरुषस्य प्रक्रते रिव वर्षमैत्र्ययं भवतीत्वर्थः। प्रक्रतिर्यथा स्षष्टिस्थितिसं हारं करेा-ति। एवमुपायकस्य बुद्धियत्वमिप प्रक्रतिप्रेरणेन स्ष्ट्यादिक् स्टे भव-तीति ॥ २९ ॥ ज्ञानमेव मेाच्यसाधनिति स्थापितम्। द्रदानीं ज्ञानसाधनान्याइ।

# रागापइतिर्घानम्॥ ३०॥

ज्ञानप्रतिबन्धको यो विषये। परागिक्षित्तस्य तदुपचातहेतुधीननित्यर्थः। उपचारेण कार्यकारणयोरभेदनिर्देशो रागच्चयस्य ध्यानत्वास्यवात्। श्वत्र ध्यानश्चरेन धारणाध्यानसमाधयो योगोक्तास्त्रय एव ग्राह्याः पातञ्जले योगाङ्गानामष्टानामेव विवेकः साच्यात्कारहेतृत्वश्रवणादिति । एतेषां चावान्तरित्रशेषास्त्रत्रेव दृष्ट्याः। इतराणि च पञ्चाङ्गानि खयं वच्यति ॥ ६०॥ ध्याननिष्यन्थैव ज्ञानोत्पित्तनीरस्थमावेणेत्याश्चयेन ध्यामनिष्यने क्विच्याः । साह्या

## ष्टिनिरोधात् ततिहिः॥ ३९॥

श्रेयातिरिक्तष्टिर्मानरे। धक्षेण सम्प्रज्ञातिकोने तिसिंडिर्धाः नस्य निष्यित्र ज्ञानास्य प्रसेषान्य भवतीत्यर्थः । श्रतसावः त्यर्थन्तमेव श्रानं कर्तव्यनित्याश्यः । इतरष्ट्र जिनरे। चे सत्येव विषयान्तरस्यारस्य प्रतिबन्धारमाङ्ग्रीयसाञ्चात्कारे। भवतीति क्रत्वा योगोऽपि ज्ञाने कारणं ये। गाष्ट्रश्यानादिवदित्यपि मन्तव्यम् । श्रिथात्मयोगाधिगमेन देवं मत्वा धीरे। इषेशोकी जहातीत्यादि- श्रुतिस्रात्योद्धास्त्र द्वामादिति ॥ १९॥ श्यानस्यापि साधनात्याह ।

### धारणासनखकर्मणा तिसिद्धिः॥३२॥

वद्यमाणेन धारणादिवयेण ध्यानं भवतीत्यर्थः॥ ३२॥ धार-णादिवयं क्रमात् स्ववयेण उद्ययति।

### निरोधऋदिविधारणाभ्याम्॥ ३३॥

प्राणस्थिति प्रसिद्धा लभ्यते। प्रच्छर्दनिविधारणाभ्यां वा प्राण-स्थिति योगस्त्र भाष्यकारेण प्राणायामस्य याख्याततात्। छरिष्य वमनम्। विधारणाव्याग इति यावत्। तेन पूरणरेषमये। जीताः। विधारणं च कुम्भकम्। तथा च प्राणस्य पूरकरेषककुम्भकियां निरोधी वशीकरणं सा धारणाव्यथः। श्रासनकर्मणीः स्वश्रन्देन प्रशास्त्रणीयतया स्त्रे परिशेषत एव धारणाया बच्छाव्यकाभा-द्वारणापदं ने।पालम्। विलय्य धारणा तु समाधिवद्यानश्रव्दे-नैव गृहीतेत्युक्तम्॥ ११॥ क्रमप्राप्तमासनं बच्चयति।

### खिरसुखमासनम्॥ ३४॥

यत् खिरं सत् सुखसाधनं भवति खिखकादि तदासनिव्यर्थः।
॥ ३४॥ खकर्म बच्चवति।

# खकर्म खात्रमविद्दितकर्मानुष्ठानम्॥ ३५॥

मुगमम्। तन कर्मशब्देन यमनियमयोग्रेहणं जितेन्द्रियत्वरूपः प्रत्याहारोऽपि वर्षात्रमसाधारणतया कर्ममध्ये प्रवेशनीयः। तथा च पातञ्जनस्वे ज्ञानसाधनतया प्रोक्तान्यष्टी योगाङ्गान्यवापि स्वद्धानि। यथा तत्वुवम्। यमनियमासनप्राणायामप्रत्याहार-धारणाध्यानसमाधयोऽष्टावङ्गानीति। तेषां च स्वरूपं तवैव द्रष्ट-व्यम्॥ १५॥ मुख्याधिकारिणा नास्ति बहिरङ्गस्य यमादिपञ्च-कस्यापेचा केवलाङ्वारणाध्यानादिवयरूपात् संयमादेव ज्ञानं योगस्य भवतीति पातञ्जनसिङ्वान्तः। जन्नभरतादिषु च तथा हथ्यतेऽपि। श्रतस्वदनुसारेणाचार्ये।ऽप्याह।

### वैराग्यादभ्यासाच ॥ ३ ई॥

केवनाभ्यासाङ्घानरूपादेव वैराग्यसहिताज्ज्ञानं तत्वाधनयोग-श्व भवत्युत्तमाधिकारिणामित्यर्थः। तदुत्तं गाक्रन्डेऽपि।

> श्रासनस्थानविधयो न योगस्य प्रसाधकाः। विजन्मजननाः सर्वे विस्तराः परिकीर्तिताः॥ श्रिशुपाजः सिद्धिमाप सारणाभ्यासगीरवात्।

द्रति। श्रथवा वैराग्यध्यानाभ्यासावव ध्यानस्यैव हेतृतयोक्ती चकारस्य धारणासमुस्रयायेति। तदेवं ज्ञानान्त्रोत्तो व्यास्थातः। ॥ ६६॥ श्रतः परं बन्धो विपर्ययादित्युक्तो बन्धकारणं विपर्ययो व्यास्थात्यते तवादे। विपर्ययस्य स्रुक्तपादः।

### विपर्ययभेदाः पन्च ॥ ३०॥

श्रविद्यास्त्रितारागद्वेषाभिनिवेशाः पञ्च योगोक्ता बन्धहेनुविप-यैयस्यावान्तरभेटा द्रव्यर्थः। तेन श्रुक्ताटिज्ञानरूपाणां विपर्वेधाः णामसङ्गुरेऽपि न च्यतिः। तन्नाविद्यानित्याश्रुचिदुःखानात्मम् नित्यश्रचिमुखात्मख्यातिरिति योगे प्रोक्ता। यवमिद्यात्मात्मानात्मनोरेकताप्रत्ययः। श्रारीराद्यतिरिक्त श्रात्मा नान्तीत्येवंरूपाविद्या तु नैवंरूपा। श्रात्मनः श्ररीराश्ररीरोभयक्षपत्वेऽपि श्ररीरेउद्दमुञ्जपपत्तेः। रागद्वेषा तु प्रसिद्धावेव। श्रभिनिवेशस्य मरणादिवास इति। रागादीनां विपर्ययकार्यत्या विपर्ययत्म्॥ ६०॥
विपर्ययस्य स्कूपमुक्ता तत्कारणस्याशक्तेरिप स्वरूपमादः।

#### अश्विरद्यविंशतिधा तु॥ ३८॥

सुगमम्। एतदिप कारिकया व्याख्यातम्।

एकादशेन्द्रियवधाः सद्द बुद्धिवधैरशक्तिकृष्टिष्टा।

सप्तदश वधा बुद्धेर्विपयैयात् तृष्टिसिद्धौनाम्॥
इति।

बाधियं कुष्ठितान्धत्वं जडताजिघता तथा।
मूकता कै। ष्यपद्गत्वे कैब्योदावर्तमुग्धताः॥

द्रत्येकादशेन्द्रियाणामेकादशाश्रक्तयः खतस्य बुद्देः सप्तदशाश्रक्तयः। यथा वन्द्यमाणानां नवतृष्टीनां विघाता नव तथा वन्द्यमाणानां नवतृष्टीनां विघाता नव तथा वन्द्यमाणानामष्ट्रसिद्द्वीनां च विघाता च्रष्टाविति मिलित्वा चेमाः खतः परतस्याष्ट्राविंश्चितिबुद्धेरशक्तय द्रत्यर्थः। तु शब्द एषां विशेष-प्रसिद्धित्यापनार्थः॥ २०॥ ययोविंघाते बुद्धेरशक्ती ते तृष्टिसिद्धी स्वद्येनाइ।

तुष्टिनवधा॥ ३८॥

खयमेव नवधात्वं वच्छति॥ ३८॥

#### सिद्धिर्घ्धा॥४०॥

एतर्ए खर्यं बच्चिति ॥ ४०॥ चक्तानां विपर्ययाश्वितितृष्टिचि-द्वीनां विश्वेषिजिञ्जासायां क्रमेण स्वचतुष्टथं प्रवत्ते।

## बानारभेदाः पूर्ववत्। ४९॥

विपर्ययस्थावान्तरभेदा ये सामान्यतः पञ्चाक्तास्ते पूर्ववत् पूर्वा-चाँययथाक्तास्त्रयेव विश्वियावधार्याः। विस्तरभयान्नेदेशच्यन्त द्रव्य-र्थः। ते चाविद्याद्यो मयापि सामान्यत एव व्याख्याताः पञ्चिति। विश्वेषतस्तु द्वाषष्टिभेदास्त्रदृक्तं कारिकायाम्।

भेट्स्तमसे। इष्टियो मोहस्य च दश्विधो महामाहः। तामिस्रो इष्टादश्या तथा भवत्यस्वतामिस्रः।

द्ति। श्रखायमर्थः। श्रष्टखयक्तमहरहक्कारपञ्चनसानेषु प्रक्रतिष्वनात्मखात्मबुद्धिरविद्या नमे। एवमविद्याया विषयभेरेनाष्टविधात्म तत्मानविषयकस्यास्मिनात्ममो इस्याष्टविधत्मम्।
दियारियभेरेन शब्दारीनां विषयाणां रश्चात् नदिषयको
रागात्यो महामे।हे। रश्चिधः। श्रविद्यास्मितयोर्ष्टी ये विषया ये
रागस्य रश्च विषयास्ति चानकेष्ठष्टारश्चष्टारश्चा नामिस्नास्थो
देषः। एवं तेषामष्टारश्चानां विनाशारिदश्चनारष्ट्रारश्चान्यतामिस्नास्थोऽभिनिवेशो भयमिति। एतेषां च नमश्चारिसक्क्षा नद्धिनस्वारिति॥ ४९॥

#### एवमितर्स्याः॥ ४२॥

एवं पूर्ववदेवेतरस्ता श्रशक्तोरस्यवान्तरभेदा श्रष्टाविश्वितिविश्वेष-ते । त्रान्तवा इत्यर्थः । श्रशक्तिरष्टाविश्वितिधेत्येतस्तिवेव स्वेऽष्टा-विश्वतिधात्वं मया व्यास्थातम् ॥ ४२ ॥

स्राध्यात्मिकादिभेदान्नवधा तुष्टिः ॥ ४३ ॥ इहं स्रवं कारिकया बाखातम्। श्राध्यात्मिकाञ्चनदः मञ्जल्युपादानकालभाग्याच्याः।
बाद्या विषयोपरमात् पञ्च नव तुष्ठयोऽभिद्यिताः॥

श्रस्यायमर्थः । श्रात्मानं तुष्टिमतः सङ्कातमधिक्रत्य वर्तना इत्याः भ्यात्मिकास्तुष्टयस्थनसः। नत्र प्रक्रायाखा तृष्टिवेथा। साम्वात्कारः प्रयन्तः परिणानः सर्वे। अपि मक्षतेरेव तं च मक्षतिरेव करे। व्यसं तु कुटखः पूर्ण द्रत्यावाभावनात् परितोषः । द्रयं तुष्टिरमा द्रत्युच्यते । ततस्य पदञ्चोपादानेन या तुष्टिः सापादानास्या सन्तिनिम्युः च्यते। ततन्त्र प्रवज्यायां बज्जकालं समाध्यनुष्ठानेन या तुष्टिः सा कालाखा तुष्टिरोच इत्युच्यते । ततन्त्र प्रज्ञानपरमकाष्ठाक्रपे धर्म-मेवनमाची पति या तुष्टिः ना भाग्याच्या दृष्टिरित्युच्यत इति चनस श्राध्यात्मिकाः। बाद्याः पञ्च नुष्टयो बाद्यविषयेषु पञ्चसु शब्दादिषुर्जनरच्चणच्चयभागदिंगादिदेशवनिमित्तकापरमाज्जायनी। ताचा तुष्टया यथाक्रमं पारं सुपारं पारपारमनुक्तमासा उक्तमासा इति परिभाषिता इति । किषात् लिमां कारिकामन्यया व्याख्या-तवान्। तद्यथा विवेकसाचात्कारोऽपि मक्ततिपरिणाम एवेळालं ध्यानाभ्यासेनेत्येवं इच्चा या ध्यानादिनिव्नती तृष्टिः सा प्रक्त-त्याखा। प्रवच्योपादानेनैव माच्चा भविष्यति वि ध्यानादिनेति या तुष्टिः सापादानाख्या। क्रतसंन्यासस्यापि कालेनेव मोच्चा भविष्यः त्यवमुद्देगेनेति या तुष्ठिः सा कालाखा। भाग्यादेव मीची भवि-व्यति न मेाच्यास्त्रोत्त्रसाधनेरेवं कुतर्के या तृष्टिः सा भाग्याखे-त्यादिरर्थ इति तम् । तद्याखाततुष्टीनामभावस्य ज्ञानाद्यनुक् ब-लेनाश्क्तिपरिभाषानीचित्यादिति॥ ४३॥

#### जहादिभिः सिद्धिः॥४४॥

जहादिभेदेः विद्विरष्टचा भवतीत्वर्थः। इदमपि सूत्रं कार्त्तः कथा व्याच्यातम्। जहः शब्देत्ध्ययनं दुःखिवचातास्त्रयः सुद्धताप्तिः। दानं च सिद्द्योऽष्टीः सिद्देः पूर्वेतऽद्गुशस्त्रिविधः॥

इति। श्रस्यायमर्थः। श्रनाध्यात्मिकादिदुःखनयप्रतियोगिक-म्बान् वया दुःखविघाना मुख्यसिद्वयः। इतरास्तु नत्याधनन्ता-द्वीष्यः चिद्वयः। तनेहि। यथा। उपदेशादिकं विनैव माग्भवीया-भ्यासवशात् तत्त्वस्य स्वयमूदनमिति। शब्दस्तु यथा। श्रन्यदीय-पाठमाकपर्ये खर्यं वा शास्त्रमाक खय्य यज्ज्ञानं जायते तदिति। श्रध्ययनं चयया। शिंखाचार्यभावेन शास्त्राध्ययनाज्ज्ञानिर्मि। पुद्धत्याप्तिवैद्या। खयमुपदेशार्थं गृहागतात् परमकारुणिकाज्ज्ञान-खाभ इति । हानं च यथा । धनादिहानेन परिनेषिताज्ज्ञानखाभ इति। एषु च पूर्वेस्त्रिविध जहशब्दाध्ययनरूपे। मुख्यमिद्वेरङ्गश श्राकर्षकः। मुद्धत्प्राप्तिरानयोक्त्रहारिवयापेद्यया मन्द्रसाधनत्व-मितपादनायेदमुक्तम्। किञ्चत् त्वेतासामष्टिसिङ्गीनामञ्जुशे निवा-रकः पूर्व स्त्रविधा विपर्ययाशक्ति तृष्टिक्पा भवति बन्धकत्वादिति व्याच्छे तम्र । तुष्ट्यभावस्याश्क्तितया बाधिर्यादिवत् चिद्विविरा-धितानाभेन तुष्यतुष्योक्सयोः विद्विविरोधित्वासस्मवात्॥ ४४॥ ननूहारिभिरेव कथं निद्धिरुच्यते मच्चतपःसमाध्यारिभिरप्यणिमा-द्यष्टिषद्धेः वर्षशास्त्रविद्वत्वादिति तवा ह।

### नेतरादितरहानेन विना ॥ ४५॥

इतरादू इन। दिपञ्चकभिन्नात् तपश्चा देखा खिकी न सिद्धिः कुत इतर इनिन विना यतः सा सिद्धिरितरस्य विपर्ययस्य इनं विनेव भवत्यतः संसारापरिपश्चित्वात् सा सिङ्घाभास एव न तु ताि विकी सिद्धिरित्यर्थः । तथा चीक्तं योगस्ववेष । तेसमाधा वुपसर्गा युत्याने सिद्धय इति । तदेवं ज्ञानाम्युक्तिरित्यारभ्य विखारते। बुद्धिगुणक्यः मत्ययसर्गः सकार्यबन्धा मेशचक्पपुरुषार्थेन सहातः। एता च बुद्धितद्गुणक्षीः संगी प्रवादक्षेणान्योऽन्यं हेतू बीजाद्भर-वत्। तथा च कारिका ।

न विना भावें सिंडुं न विना लिड्डोन भावनिष्टें नि:। लिडुाखो भावास्त्रसाद्विविधः प्रवर्तने पर्गः।

इति। भावा वाचनारूपा बुड्विज्ञीनादिगुणा लिष्णं महत्तर्थं बुड्विदिति। चनष्टिवर्गः मत्ययवर्गञ्च चनाप्तः ॥ ४५ ॥ चाम्प्रतं व्यक्तिभेदः कर्मविश्वेषादिति चड्विभादुक्ता यष्टिक्ष्टिविस्तरतः प्रति-पाद्यते।

## दैवादिप्रभेदा । ४ ६ ॥

्रैवादिः प्रभेदोऽवान्तरभेदो यखाः सा तथा स्टिशिति क्रेषः। तदेतन् कारिकया याखातम्।

> श्रष्टविकस्रो दैवसीर्यग्यानस्य पश्चधा भवति। मानुस्यस्रोकविधः समासता भातिकः सर्गः॥

इति। ब्राह्मपाजापत्येन्द्रपैनगान्धर्वयाच्चराच्चवपैशाचा द्रव्यष्ट विधा दैवः नर्गः। पश्चन्द्रगपच्चित्ररीच्चपद्यावरा इति तैर्वेन्योनः पञ्चित्रः। मानुव्यनगञ्चेकपकार इति। भातिका भूतानां व्यष्टि-प्राणिनां विराजः नकाशात् नर्ग द्रव्यर्थः ॥ ४६॥ श्ववान्तरच्छे-राषुक्तायाः पुरुषार्थत्वनादः।

खाबद्वासम्बर्णयनं तत्कृतें सृष्टिराविवेकात् ॥ ४०॥
चनुर्मुखनारभ्य खावरानाः यष्टिस्ष्टिरिप विराट्स्ष्टिवदेव पुरुखाचा भवति तत्तत्पुरुषाणां विवेकस्यातिपर्यनानित्यर्थः॥ ४०॥
खष्टिस्ष्टाविप विभागनाम् स्वववयेण।

#### कर्धं सत्त्वविशाला। ४८।

कर्ध्य भूर्जीकाद्परि इष्टिः सम्वाधिका भवतीव्यर्थः ॥ ४८ ॥

## तमेविशाला मूलतः॥ ४६॥

मृजते। भूर्जे।काद्ध इत्यर्थः ॥ ४८ ॥

#### मधे रजीविशासा । ५०॥

मध्ये भूर्जीक इत्यर्थः ॥ ५०॥ नन्वेकस्या एव प्रक्षतेः केन निनिः नेन सन्तादिविशाखतया विचित्राः स्टूटय इत्याकाङ्गायामारः।

### कर्मवैचित्यात् प्रधानचेष्टा गर्भहासवत् ॥ ५९॥

विचिवकर्मनिमिणादेव यथोक्ता प्रधानस्य चेष्टा कार्यवैचित्र्यक्ष्पा भवति। वैचित्र्ये दृष्टान्ता गर्भदासवदिति। यथा गर्भावस्थामारस्य यो द्रावस्त्रस्य स्वत्ववासनापाटवेन नानाप्रकारा चेष्टा परिचर्या स्वास्यर्थे भवति तद्दित्वर्थः॥ ५९॥ ननु चेदूर्ध्यं सम्वविश्वासा स्विट्यस्त तर्हि तत एव क्वतार्थत्वात् पुरुषस्य किं मोर्चेणेति तवाषः।

# खाद्यत्तिसवाप्यत्तरेत्त्तरयोगियोगाद्वेयः ॥ ५ १ ॥ तवाप्यूर्धेगताविष सत्यामाद्यत्तिरस्यत उत्तरोत्तरयोगियोगादः

भाउचा यानिनन्मनः साउपि लेका देय इत्यर्थः ॥ ५ २ ॥ कि स्व ।

### समानं जरामरणादिजं दुःखम्॥ ५३॥

कर्ष्वीची गतानां ब्रह्मादिखावरान्तानां वर्षेषामेव जरामरणा-दिजं दुःखं वाधारणमतेऽपि देय दत्वर्षः ॥ ५ ६॥ किं बजना कारणे वयादपि न क्षतक्षत्वतेत्वादः॥

#### न कारण स्थात् कतकत्यता मग्नवदुत्थानात्। ५४॥

विवेकज्ञानाभावे यहा महदादिषु वैराग्यं प्रक्रत्युगासनया भवः ति तदा प्रक्रती खया भवति वैराग्यात् प्रक्रतिखय इति वचनात्। तसात् कारणखयादिष न क्षतकत्यतास्ति मग्नवदुत्यानात्। यथां जले मग्नः पुरुषः पुनुष्तिष्ठति। यवमेव प्रक्रतिखीनाः पुरुषा इत्यरभावेन पुनराविभवन्ति। संस्कारादेरच्चयेण पुनारागाः भियाक्तेविवेकस्थाति विना देखदाहानुपपनेरित्यर्थः॥ ५४॥ ननु कारणं केनापि न कार्यतेऽतः स्नतन्त्रा कथं स्नेष्णासकस्य दुःस्व-निदानमुत्यानं पुनः करोति तवाह।

### चकार्यत्वेऽपि तद्यागः पार्वस्थात्। ५५ ॥

प्रकृतेरकार्यत्वेऽप्यमेयत्वेऽप्यन्येच्हानधीनत्वेऽपि तद्यांगः पुनक्ष्म्यानात्त्वां तच्चीनस्य कृतः पारवश्चात् पुरुषार्थतद्यत्वात् । विवेकच्यातिकपपुरुषार्थवश्चेन प्रकृत्या पुनक्त्याप्यते च्चीन द्रत्यर्थः। पुरुषार्थाद्यस्य प्रकृतेन प्रेरकाः किन्तु प्रवृत्तिच्यात्याः प्रवृत्ती निनित्तानीति न चातन्त्राचितः। तथा चयागस्यम् । निनित्तमप्रयोजकं प्रकृतीनां वर्षभेद्स्तु ततः चिविकविति । वर्षभेदः प्रतिवन्धनिष्टत्तिः॥ ५५॥ प्रकृतिचयात् पुरुषस्थात्याने प्रमाणमप्यादः।

# स हि सर्ववित् सर्वकता। ५ ६।

स हि पूर्वसर्गे कारणजीनः सर्गान्तरे सर्ववित् सर्वकर्तेत्वर त्याहि-पुत्रको भवति प्रक्षतिज्ये तस्यैव प्रक्षतिपदमाम्यीचित्वात्। तदेव सत्तः सह कर्मणिति लिक्नं मने। यव निषित्तमस्योत्यादिश्रुतेदित्वर्थः। ॥ ५६॥ नम्बेवनीत्वरमतिबेधानुपपत्तिज्ञावाहः।

#### र्रहशेश्वरसिद्धिः सिद्धा ॥ ५०॥

प्रकृतिनी नस्य जन्येश्वरस्य विद्विधः वर्षत्रः सर्वविद्यस्य ज्ञानमयं तप द्रत्यादिश्रुतिभ्यः सर्वसम्यति । नित्येश्वरस्यैव विवादास्यद्वन्त्वादित्यर्थः । स्वत्वस्यिनदं व्याख्याय पारवश्वमपि प्रतिपाद्वयित स्वित्यस्त्रेषः । स दि परः पुरुषसामान्यं सर्वज्ञानश्वक्तिमत् सर्वेकद्येताश्वक्तिमञ्च । श्रयस्तान्तवत् सित्विधिमावेण प्रेरकत्वादिन्त्यर्थः । तदा चासमाप्तार्थपुरुषसान्निस्थात् तद्र्यमन्येच्हानधीनाया श्विप प्रकृतेः प्रष्टुन्तिरावश्यकीति । नन्वविभीश्वरप्रतिषेधविदेशधन्त्वादः । द्रव्येश्वरपिद्वः सिद्वा । सान्निध्यमावेणेश्वरस्य सिद्विस्तु श्रुतिस्रुतिषु सर्वेसस्यतेत्यर्थः ।

श्रुष्णुष्ठमानः पुरुषो मध्य श्रात्मनि तिष्ठति। ईशाने भूतभव्यस्य न ततो विभुरश्रुते॥ स्वाते चगुणान् सर्वान् चिन्नस्त्वनुपश्चित। गुणान् विक्रियते सर्वानुदाधीनवदीश्वरः॥

इत्यादिश्रुतिस्नृतयस्वैतादृशेश्वरे प्रमाणिमित ॥ ५०॥ दितीया-ध्यायादिमारभ्येतावत्पर्यनां स्वव्यूदैः प्रधानसृष्टिः समापिता। इतः परं मेः चोषपन्यधं प्रधानसृष्टे द्वानिपुद्धषं प्रव्यव्यन्तिवृत्तिरत्यन-स्वयास्या वक्तव्या तद्दुपपन्त्यर्थमादै। प्रधानसृष्टेः प्रयोजनं दितीया-ध्यायस्यादिस्त्वे दिङ्गावेणोक्तं विस्तरतः प्रतिपाद्यति।

## प्रधानसृष्टिः परार्थे खते। (प्यभाक्तृत्वादुष्ट्रक्तकुमवह-नवत्॥ ५ ८॥

प्रधानस्य स्नत एव स्ष्टिर्वद्यपि तथापि परार्थमन्यस्य भागापतः ग्रीर्थम्। यथोष्ट्रस्य कुक्कुमवहनं स्नाम्यर्थं कुतोऽभोक्तृत्वाद्चेतनत्वेन

भोगापवर्गासस्भव।दित्यर्थः। ननु विमुक्तमे। द्यार्थं स्वार्थं वेत्यनेन स्वार्थः पि स्विरुक्ते ति चेत् सत्यम्। तथापि पुरुषार्थतां विना सार्थतापि न सिङ्गति। सार्था हि प्रधानस्य क्वतभोगापवर्गात् प्रधादात्मविमे च प्रमिति। ननु स्वत्युत्या चेत् प्रकृतिस्वि क्यं स्वामिनी दुःखार्थमपि प्रवर्तत इति चेत्र। सुखार्थप्रवृत्त्येव नामारीयकदुः खसस्भवाद् स्रस्वत्यतुत्यत्वादेति॥ ५ ८॥ ननु प्रधान-स्वाचितनस्य स्वतः स्वष्टृत्वमेव ने।पपद्यते रथादेः पर्पयत्नेनैव प्रकृत्विद्यादिति तवादः।

### खचेतनलेऽपि चीरवचेष्टितं प्रधानस्य॥ ५६॥

यथा चौरं पुरुषपयत्ननिरपेन्त्येण खयमेव दिधक्रपेण परिण-मते। एवमचेननत्वेऽपि पर्प्रयत्नं विनापि महदादिक्षपपरिणामः प्रधानस्य भवतीत्वर्थः। धेनुवद्दत्यायेत्वनेन स्रवेणास्य न पान-स्त्वाम्। तत्र करणप्रवृत्तेरेव विचारितत्वात्। धेनूनां चेतनत्वा-चेति ॥ ५८॥ इष्टान्तान्तरपद्र्यनपूर्वकमुक्तार्थहेतुमाइ।

## कर्मवदृष्टेवा कालादेः॥ ६०॥

का खारे: कर्मवदा खतः प्रधानस्य चेष्टितं विद्याति दृष्टात्। श्रम्भेको गच्छित च्हुत्तिरस्य प्रवर्तत दृष्टादिक्षं का खादिकर्म खत एव भवत्येवं प्रधानस्यापि चेष्टा स्थात् कत्यनाया दृष्टानुवा-रित्वादित्वर्थः ॥ ६०॥ ननु तथापि ममेदं भेगगदिवाधनिति प्रतिवस्थानाभावान्त्रदृष्टाः प्रकृतेः कदाचित् प्रष्टनिरपि न स्याद्वि-प्रतिता च प्रष्टन्तः स्थात् तवादः।

# खाभावाचेष्टितमनभिसम्भानाङ्गृत्यवत् । ६९ ॥ यथा प्रक्षष्टस्यस्य सभावात् संस्कारादेव प्रतिनियतावश्यकी

च स्वामिसेना प्रवर्तने न तु स्वभागाभिषायेण तथेन प्रक्वते स्विष्टितं संस्काराहे नेत्वर्थः ॥ ६९॥

#### कमाक्तष्टेवानादितः। ६२॥

वाश्रव्हेः (व समुश्रये। यतः कर्मानाद्यतः कर्मभिराकर्षणाहिष प्रधानस्यावस्थकी व्यवस्थिता च प्रष्टिचिरित्यर्थः॥ ६२॥ तद्वेवं प्रधानस्य परार्थतः स्रष्टृत्वे विद्वे परप्रयोजनसमाप्ता स्नत स्व प्रधाननिष्टच्या मेाचः विद्वातीत्या स्पष्टकेन।

### विविक्तवेशित् स्टिशिवर्टितः प्रधानस्य सदवत् पाके ॥ ई३ ॥

विवित्तपुरुषज्ञानात् परवराग्येण पुरुषार्थसमाप्ता प्रधानस्य स्वितिवर्तते। यथा पाने निष्यत्ते पाचनस्य व्यापारे। निवर्ततः इत्यर्थः । इयमेवात्यन्तिकप्रजय इत्युच्यते । तथा च श्रुतिः। तस्याभिध्यानाद्योजनात् तत्त्वभावाङ्ग्यसान्ते विश्वमायानिष्टत्ति-रिति । ६६॥ नन्वेवमेकपुरुषस्रोपाधा विवेकज्ञानोत्पत्त्या प्रकृते। स्ष्टिनिष्टनी सर्वमुक्तिमसङ्ग इति तनाइ।

## दतर दतरवत् तहोषात्। ६४॥

इतरसु विविज्ञबोधरहित इतरवद्मुबदेव प्रक्तव्या तिष्ठति। सुतस्तिहोषात्। तस्य प्रधानस्यैव तत्पुरुषार्थासमापनास्यदेषा-दिव्यर्थः। तद्दुज्ञां येशस्त्रवे। क्वतार्थं प्रति नष्टमप्यनष्टं तद्व्यसा-धारणत्वादिति। तथा च पूर्वस्त्रवे या प्रधाननिष्टनिरुक्ता सा विविज्ञबोद्भुपुरुषं प्रत्यवेति भावः। विश्वमायाश्रुतिरपि ज्ञानिनं प्रत्येव मन्तव्या। श्रज्ञामिति शुत्यैकवाक्यत्वादिति॥ ६४॥ स्विष्टिनेः प्रस्तास्त्र।

### द्योरेकतरस्य वाहासीन्यमपवर्गः ॥ ६५ ।

द्योः प्रधानपुरुषयो रेवादासीन्यमेकाकिता। परसारवियोग इति यावत्। सा अवर्गः। श्रयवा पुरुषस्थैव कैवस्थमदं मुक्तः स्थानित्येव पुरुषार्थतादर्थनादित्यर्थः॥ ६५ ॥ नम्बेकप्रुषमुक्तावेव विवेकाकारहत्त्या विरक्ता प्रकृतिः कथमन्थपुरुषार्थं पुनः स्ट्टी प्रवर्तन्ताम्। न स प्रकृतेरं श्रभेदाद्वीष दोष इति वास्थम्। मुक्तपुरुषोप-करणैरिप प्रथियादिभिरन्यस्य भाग्यस्टिट्रर्थनादिति तवाद्य।

### स्रम्यस्र सुपरागेऽपि न विरच्यते प्रवृहरच्नुतस्व-स्रोवारगः ॥ ६६ ॥

एकसिन् पुरुषे विविक्त बोधादिरक्तमि प्रधानं नात्यसिन् पुरुषे स्ष्युपरागाय विरक्तं भवति किन्तु तं प्रति स्र्ञत्येव । यथा प्रबृद्ध-रस्त्रृतस्येवोरगो भयादिकं न जनयित मूढं प्रति तु जनययो वेखर्थः । उरगतुस्त्रतं च प्रधानस्य रस्त्रुतस्ये पुरुषे समारोपणा-दिति । एवंविधं रस्त्रुपिदिष्ट ष्टान्तानामाश्यमनुद्धेवावधाः केचि-देदान्ति वृद्धाः प्रकृतेरत्यन्त तुस्त्रतं मने।मात्रत्वं वा तुस्यन्ति । एतेन प्रकृतिस्थातायादिसाङ्क्षोक्तिष्ट ष्टान्तेन श्रुतिस्थृत्यथा बोधनीया न केवनं इष्टान्तवस्त्रेनायमर्थः सिङ्गिति ॥ ६६॥

#### वर्मनिमित्तयोगाच । ६०।

सृष्टी निमिनं यत् कर्म तस्य सम्माद्यन्यपुरुषार्थं स्जतीत्यर्थः ॥ ६०॥ नन् सर्वेषां पुरुषाणामप्रार्थकतया नैरपेस्यावियोषेऽपि कञ्चित् प्रत्येव प्रधानं प्रवर्तते कञ्चित् प्रति निवर्तत द्रत्यव किं नियामकम्। न च कर्म नियामकं कस्य पुरुषस्य किं कर्मत्यव नियामकाभावादिति तवास ।

# नैरपेच्छेऽपि प्रक्रख्पकारेऽविवेकेः निमित्तम्। ई 🗸 ॥

पुरुषाणां नैरपेक्छोऽप्ययं में खान्ययमेवाहमित्वविदेवादेव प्रकृतिः ख्रष्टादिभिः पुरुषानुपकरोतीत्वर्षः। तथा चयसौ पुरुष् बायात्मानमविविच्य दर्शयितं वासना वर्तते तं प्रस्थेव प्रधानं प्रवर्तत इत्येव नियामकनिति भावः॥ ६८॥ प्रष्टुणिखभावत्वात् कर्षं विवे-केऽपि निष्टुणिकपपद्यतां तवादः।

## नर्तकीवत् प्रवृत्तस्यापि निवृत्तिश्वारितास्थात्॥ 🐔 ॥

पुरवार्यमेव प्रधानस्य प्रवृत्तिसभावे न मुसामान्येन । श्रतः प्रवृत्तस्यापि प्रधानस्य पुरुषार्भेषमाप्तिकृपर्श्वारतार्थवे सति निष्टनिर्धुता । यथा परिषद् । स्वाद्रश्रीनार्थं प्रष्टनाया नर्तक्यास्तस्विद्धी निष्टनिरित्यर्थः ॥ ६९ ॥ निष्टनी देवन्तरमाद ।

## देशवीधेऽपि नेरापसपेणां प्रधानस्य क्षजवधूवत्। ७०।

पुरुषेण परिणामित्वदुःखास्मकत्वादिदेशषदर्शनादिष खच्चि-नायाः मक्कतेः पुनने पुरुषं प्रत्युपसर्पणं कुलवधूवत् । यथा खामिना मे देशिंग दृष्ट इत्यवधारणेन लिंद्याना कुलवधूने खामि-नमुपसर्पति तद्वदित्यर्थः । तदुक्तं नारदीये ।

> सविकारापि मेोढ्येन चिरं मुक्ता गुणास्मना। मक्तिर्ज्ञानहोत्रेयं सम्बद्धेयं निवर्तने॥

इति। एतदेवे जांकारिकयापि।

मक्षतेः पुकुमारतरं न किन्धिहस्तीति मे मतिभैवति। या हृहासीति पुनर्न हर्भनमुपैति पुकुषस्त्र॥ इति॥ ७०॥ मनु पुकुषाधं चेत् प्रधानप्रवृत्तिस्तर्हि बस्थमे। चाभ्यां पुकुषस्य परिणामापनिरिति तवाहः।

# नैकान्तता बम्बनाची पुरुषसाविवेताहते। ७९।

दुःखयोगिविधेगक्या बन्धमेन्द्री पुरुषस्य नैकान्ततसञ्चतः किन्तु चतुर्षस्ववद्धमाणमकारेणाविवेकादेवेव्यर्थः॥ ५९॥ पर-मार्थतस्तु यथोक्की बन्धमेन्द्रिः प्रक्षतेरेवेव्यासः।

#### प्रकृतेराष्ट्रस्थात् ससङ्गलात् पशुवत्। ७२।

मक्कतेरेव तन्त्रता दुःखेन बन्धमे।ची समङ्गत्वादुःखसाधनेधर्मा-दिभिविप्तत्वात्। यथा पश्चरज्ञ्चा विषतत्या बन्धमे।चभागी तद्दित्वर्थः। एतदुक्तं कारिकया।

त्रसास मध्यतेऽद्वा न मुच्यते नापि संसरित पुरुषः। संसरित मध्यते मुच्यते च नानात्रया प्रकृतिः।

इति। इयोरेकतरस्य वैष्टासीन्यमपवर्गे इति स्वने च यः पृत्त-षस्यापवर्गे उत्तः स प्रतिविमक्ष्यस्य मिळ्यादुःखस्य वियोग एवेति। ॥ ७२॥ तन वैः साधनैर्वन्यः कैवा माच्च इत्याकाङ्कायामाद्यः।

### क्पें: सप्तिंसितानं बधाति प्रधानं के। श्वास्वदि-मेर्चयत्वेकक्ष्पेष ॥ ७३॥

धर्मवैराग्येश्वर्याधर्माञ्चानावैराग्यानेश्वर्थेः सप्तभीक्षेपेधर्मेहुं:ख-हेतुभि: प्रक्रातिरात्मानं दुःखेन बध्राति कोश्चकारवत्। कोश्चकार-क्रानिर्यथा खनिर्मितेनावासेनात्मानं बध्राति तद्दत्। सैव च प्रक्र-तिरेकक्षेण ज्ञानेनेवात्मानं दुःखान्भोचयतीत्वर्थः॥ ७३॥ ननु बन्धमृत्ती श्रविवेकादिति यदुत्तं तद्युत्तम्। श्रविवेकस्याहेयानुपा-देयत्वात्। लोके दुःखस्य तद्भावसुखादेरेव च स्रते। हेयोपादे-यत्वात्। श्रन्थथा दृष्ट्वानिरिन्धाश्रक्तं चतुर्थस्वोत्तां स्वयं विद्व-णीति।

#### निनित्तत्वमविवेकस्य न दृष्ट्यानिः। ७४।

श्रविवेदस्य पुरुषेषु वन्धमे। चानिमिन्नत्वमेव पुरे तां न त्वविवेद्य एव ताविति नाते। इष्ट्रइानिरित्वर्थः। एतच् मथनाध्यायस्त्रवेषु स्वष्टम्। श्रविवेद्यनिम्नात् महातिपुरुषयोः संयोगस्यसाच संयोगा-दुत्पद्यमानस्य माहातदुःखस्य पुरुषे यः मतिविनः स एव दुःखभागाः दुःखसन्यस्त्रसिष्टन्तिरेव च मोच्चाखः पुरुषार्थे इति ॥ ७४॥ तदेव मादिसर्गमारभ्यात्वन्तिकस्यपर्यन्ते। दिखस्यायस्येन विस्तरते। राणामेव पुरुषस्तु कूटस्थपूर्णे चिन्नाच एवेत्यध्यायस्येन विस्तरते। विवेचितं तस्य विवेदस्य निष्यन्त्युपायेषु सारभूतमभ्यासमाइ।

#### तत्त्वाभ्यासान्नेति नेतीति त्यागाद्विवेकसिद्धिः॥ ७५॥

महातिपर्धन्तेषु अडेषु नेति नेतीत्विभिमानत्वागरूपात् तन्ता-भ्यामाद्विवेकनिष्यत्तिभैवति । इतरत् सर्वमभ्यामस्याष्ट्रभाविन-त्वर्थः। तथा च श्रुतिः। अथात आहेशो नेति नेति न द्योतसा-दिति नेत्वन्यत् परमन्ति स एष श्राक्षा नेति नेतीत्वादिरिति।

> श्रवाह्यविश्वेषानी विकारे अवांश्व वर्णिते। चेतनाचेतनात्ववज्ञानेन ज्ञानमुच्यते॥

#### इति। यथा।

श्रिख्यूणं स्नायुयुतं नांवशोणितवेपनम् । चर्मावनश्रं दुर्गिन्धं पूर्णं मूनपुरीषयोः ॥ जराशोकसमाविष्टं रेगायतनमातुरम् । रजखनमस्तिष्टं भूतावासिनमं त्यजेत्॥ नदीकूनं यथा हचो हचं वा श्रक्तियेथा । तथा त्यज्ञीं देदं क्षकुाङ्गाद्दाद्मुच्यते ॥

द्रित । एतदेव कारिकयाप्युक्तम्।

#### एवं तश्वाभ्यासाम्मास्या न मे नाइमित्यपरिशेषम्। श्रविपर्ययादिशुद्धं केवलमृत्यद्यते ज्ञानम्॥

द्रित । नास्तीत्यात्मनः कर्छत्वनिषेधः । न मे द्रित सङ्गिनिषेधः । नाहमिति तादात्वयनिषेधः । केवलिमत्यस्य विवरणमिवपर्यया-द्विषुद्वमिति । श्रतोऽन्तरा विपर्येण विद्युतमित्यर्थः । द्रदमेव केवलत्वं सिद्विश्वन्देन स्वे प्रोक्तम् । विवेकस्यातिरविश्ववा हानेा-पाय द्रित योगस्वेणितादृशश्चानस्यैव मेास्चहेतृत्वसिद्विरिति । ॥ ७५॥ विवेकसिद्वी विशेषमाद ।

### अधिकारिप्रभेदात्र नियमः॥ ७६॥

मन्दाद्यधिकारिभेदमन्त्रादभ्यासे क्रियमाणेऽप्यसिद्धेव जन्मनि विवेकनिष्यत्तिभेवतीति नियमा नास्तीत्यर्थः । श्रत उत्तमाधि-कारमभ्यासपाटवेनात्मनः सम्पादयेदिति भावः ॥ ७६॥ विवेक निष्यन्त्रीय निस्तारो नान्यथेत्यादः ।

# बाधितानुहत्त्या मचविवेकतोऽप्युपभीगः। ७७।

मक्षत् सम्प्रज्ञातयोगेनात्मसाचात्कारोत्तरं मध्यविवेकावस्थाः
मध्यमविवेकेऽपि स्ति पुरुषे बाधितानामपि दुःखादीनां प्रारञ्चवश्चात् प्रतिबिन्नरूपेण पुरुषेऽनुष्टच्या भागा भवतीत्वर्थः। विवेकनिष्यत्तिस्वापुनरूत्यानादसम्प्रज्ञातादेव भवतीत्वतस्त्वस्यां सत्यां न
भागोऽस्तीति प्रतिपाद्यितुं मध्यविवेकत इत्युक्तम्। मन्दविवेकस्तु
साचात्कारात् पूर्वं श्रवणमननध्यानमावरूप इति विभागः॥ ७०॥

### जीवनुत्तश्च ॥ ७८ ॥

जीवसुक्तोऽपि मधाविवेकावस्था एव भवतीत्यर्थः ॥ ७८॥ जीव-न्युक्तो प्रमाणमादः।

# चपदेश्योपदेषृत्वात् तिसिद्धः । ७८ ।

शास्त्रेषु विवेकविषये गुरुशियाभावत्रवणाज्जीवन्युक्त.सिद्धिरि-त्यर्थः। जीवन्युक्तस्येवेषपरेष्टृत्वसस्यवादिति॥ ७८॥

### श्रुतिश्व। ८०।

त्रुनियजीवसुत्तेऽस्ति।

दीचयेव नरेा मुन्येत् तिष्ठेन्युक्तोऽपि विग्रहे। कुनानचक्रमध्यक्षो विच्छिन्नोऽपि भ्रमेट्सटः॥

बद्धीव सन् ब्रह्माप्येतीत्यादिरिति। नारदीयसृतिरिप ।

पूर्वाभ्यासब्बात् कार्ये न लेको न च वैदिकः। चपुष्यपापः सर्वात्मा जीवन्मुकः स उच्यते॥

दति ॥ ८०॥ ननु श्रवणमानेणाप्युपदेष्ट्रत्वं स्थात् तना इ।

#### इतर्यास्वपरम्परा । ८९ ।

इतरथा मन्द्विवेकस्याप्युपरेष्टृत्वेऽन्यपरम्परापित्तिरित्वर्थः। सा-मग्रीपात्मतत्त्वमञ्चात्वा चेदुपरिशेत् किसंस्थितंशे स्वश्लमेष शिव्य-मिप श्वान्तीकुर्यात् सेऽप्यन्यं सेऽप्यन्यमित्वेवमन्थपरम्परेति॥ ८९॥ ननु ज्ञानेन कर्मचये सित कथं जीवनं स्थात् तवादः।

### चक्रसमणवडूतग्रीरः। ८२।

कुलालकर्मनिष्टनाविष पूर्वकर्मवेगात् खयमेव कियत्कालं चक्रं भ्नमित। यवं चानोत्तरं कर्मानृत्यनाविष प्रारक्षकर्मवेगेन चेष्टमानं श्रीरं घृत्वा जीवन्मुक्तित्वष्टतीत्वर्थः॥ प्रशास्त्र नन् चानहेत्वम्यः चात्रयोगेन भागादिवायनाच्ये कथं श्रीरधारणम्। न च योगस्य संस्काराभिभावकत्वे किं मानमिति वाच्यम्। सुत्यानिन् रोधसंस्कारयोरभिभवमादुर्भावै। निरोधपरिणाम इति योगस्वर- तस्त्रत्विद्धेः। चिरकाजीनस्य विषयानारावेशस्य विषयानारसंस्का-राभिभावकतया लेकिऽप्यनुभवाचेति तवादः।

#### संकारलेशतस्तिहिः। ८३।

श्रीरधारणस्त निव विषयमंद्धारास्त्रिषामस्यावश्रेषात् तस्य श्रीरधारणस्य निद्धिरित्यर्थः। श्रव चाविद्यामंद्धारस्त्रारस्य मना नापेद्यते। श्रविद्याया जन्मादिरूपकर्मविपाकारस्थानावे हेतृत्वात्। योगभाय्ये व्यापेद्ध्यय व्याख्यातत्वात्। वीतरागजन्मादर्शनादिति न्यायास् । न तु मारस्र्यफवककर्मभोगेऽपीति । यव च नियमेना-विद्यापेद्यते स मयासविशेषरूपे। भोगो मृद्धेष्वविद्यासंद्ध्यात्तानां तु भोगाभास एवेति मागृक्तम्। यत् तु कस्थिदविद्यासंद्ध्यारतेशो-ऽपि जीवन्मुक्तस्य तिष्ठतीत्यास् तद्य । धर्माधर्मात्यन्त्रमस्त्रात्। श्रविद्यासंद्ध्यासंद्यामम्बद्धात्। श्रविद्यासंद्धारस्त्रात्वेशन्यपरम्पराप्रसङ्गात्। श्रविद्यासंद्धारस्त्रात्वेशस्त्रात्वेशस्त्रम्पराप्रसङ्गात्। श्रविद्यासंद्धारस्त्रात्वेशस्त्रमाकत्यने प्रयोजनाभावास् । एतस् ब्रह्ममीमांसाभार्ये प्रपिद्धातमिति ॥ प्रकृ ॥ श्रास्त्र-वाक्यार्थमुपसंद्रति ।

### विवेकान्निः शेषदुः खनिष्टनी क्षतकत्वता नेतराने-तरात्॥ ८४॥

चन्नाया विवेकसिद्धितः परवैराग्यद्वारा सर्वष्टनिनिरोधेन यहा निःश्रेषते वाधिताबाधितसाधारप्येनाखिखदुः सं निवर्तते तहैव पुरुषः क्षतक्षत्यो भवति । नेतराज्जीवन्मुक्त्यादेरपीत्यर्थः । नेतरा-हिति वीष्ताध्यायसमाप्ते ॥ ८४॥

> श्रात्मना अपर्यनाः कार्ये। (यक्तस्य नात्मनः। प्रोक्त एवं विवेका (व पर्वेदान्यका धनम्॥

इति विज्ञानभिज्ञुनिर्मिते कापिखसाङ्क्षामवचनका भाष्ये वैरा-म्याभायस्तृतीयः ॥ शास्त्रविद्वास्यायिकाजातमुखेनेदानीं विवेकश्चानवाधनानि पद्रश्रेनीयानीत्येतद्धं चतुर्थाध्याय श्वारभ्यते।

### राजपुनवत् तस्वोपदेशात्। १॥

पूर्वपादश्रेषस्वस्थिविकोऽनुवर्तते। राजपुबस्येव तन्त्रोपदेशा-दिवेको जायत इत्यर्थः। स्ववेयमाख्यायिका कसिद्राजपुत्रो गण्डचंजन्याना प्रान्तिः सारितः शबरेण केनिचित् पेषितोऽसं स्वर इत्यभिमन्यमान स्रान्ते तं जीवनां श्वात्वा कसिद्रमात्यः स्वोधयित न तं श्वरो राजपुत्रोऽसीति। स्यथा क्रिट्येव चाण्डाखाभिमानं त्यन्त्रा तान्तिकं राजभावमेवाखनते राजास्म-स्वीति। स्वमेवादिपुक्षात् परिपूर्णचिन्त्रात्रेणाभित्यन्तादुत्पञ्चन्तं तस्यांश्व इति काक्णिकोपदेशात् प्रव्यक्षिमानं त्यन्त्रा ब्रह्मपुत्रत्वा-द्वर्षः। तथा गाक्डे।

यथैकहेममणिना सर्वे हेममयं जगत्।
तथैव जातमी भेन जातेनाप्यखिलं भवेत्॥
यहाविष्टे दिजः किस्क्ट्रिडिमिति मन्यते।
यहनाभात् पुनः खीयं ब्राह्मण्यं मन्यते यथा॥
मायाविष्टस्तथा जीवे। देहे। दिमिति मन्यते।
मायानाभात् पुनः खीयं कपं ब्रह्मास्मि मन्यते॥

र्रात ॥ ९ ॥ स्त्री शूट्रादयोऽपि ब्राह्मणेन ब्राह्मणस्थापदेशं श्रुत्वा क्रतार्थाः स्पृरित्येतदर्थमास्यायिकान्तरं दर्शयति ।

पिशाचवदन्यार्थीपदेशेऽपि। १।

श्रर्ज्नायं त्रीक्षण्येन तन्त्रीपदेशे क्रियमाणेऽपि समीपसस्य

पिञ्चाचस्य विवेक्ष्यांनं जातमेवमन्येषामपि भवेदिव्यथः ॥ २ ॥ यदि च सक्तकुपदेशाज्ज्ञानं न जायमे तदोपदेशाव्रज्ञितरिप क्रेनेदे-तीतिश्वासान्तरेणारः।

### बार्टिनरसकदुपदेशात्। ३।

चपरेशाष्ट्रनिरिप कर्तवा कान्देश्यादी श्रेतकेखादिकं प्रवाद-णिप्रस्तिनामसक्षदुपरेशितिहासादिव्यर्थः । १ ॥ वैराम्यार्थं निद्-र्थनपूर्वकमाक्षसङ्कातस्य अङ्गुरत्वादिकं प्रतिपादयति ।

# पितापुचवदुभयोद्देखलात् । ४ ।

खस्य वितापुत्रयोरिवात्मने। अपि मरणोत्पत्त्यो इं इत्वादनुनित-त्वाद्वेराग्येण विवेका भवतीत्वर्थः। तदुक्तम्।

त्रात्मनः पिष्टपुनाभ्यामनुमेवी भवाष्यवी ।

इति ॥ ४ ॥ इतः परमुत्यन्नज्ञानस्य विरन्तस्य च ज्ञाननिष्यन्य-ज्ञान्याख्याविकोत्तरस्यान्तिदेशीयति ।

## ध्येनवत् सुखदुःखी त्यागिवयोगाभ्याम् । ५ ।

परिग्रहेत न कर्तियो यते द्याणां त्यागेन खेतकः मुखी वियो-गेन च दुःखी भवति प्रतेनवित्यर्थः। प्रतेने हि सामिषः केनाप्य-पह्यानिषादियोज्य दुःखी क्रियते खयं चेत् त्यजति तदा दुःखा-दिमुच्यते। तदुक्तम्।

> वानिषं कुररं अञ्चर्बेखिने। उसे निरानिषाः । तदानिषं परित्यच्य च मुखं समविन्दत ॥

इति। तथा मनुनाष्युक्तम्।

नदीकूलं यथा हची हचं वा अकुनियया। तथा व्यजीवनं देशं क्षच्छाद्ग्राश्चादिमुच्यते॥ इति॥५॥

### स्विनिस्वियिनीवत्। ६।

यथाहिनीं पीं त्वचं परित्यनत्वनायासेन हेयबुद्धा तथैव मुमुचुः महातिं बज्जकालोपभुक्तां जीर्षां हेयबुद्धा त्वजेदित्वर्थः। तदुक्तम्। जीर्षां त्वचिनवेरग इति । ६॥ त्यक्तं च महत्वादिकं पुनर्ने स्वीकुर्वोदित्ववाह।

#### क्तिइसवदा । ७।

यथा किन्नं इन्तं पुनः के। दिन नादने तथैवैतत् खन्नं पुनर्नाभिन मन्येते खर्थः । वाज्ञब्दे। द्यर्थे ॥ ७॥

### असाधनान्चित्तनं बम्बाय भरतवत्। प्र।

विवेकस्य यदन्तरष्ट्रसाधनं न भवित स चे द्विनाऽपि स्थात् तथापि तदनुचिन्तनं तदनुष्ठाने चित्तस्य तात्पयं न कर्तव्यं यतस्तद्वस्थाय भवित विवेकविस्थारकतया भरतवत् । यथा भरतस्य राजर्षे-र्धर्म्यमपि दीनानाथ हरिष्णशावकस्य पेष्णणितस्यर्थः। तथा च जस्मरतं प्रक्रत्य विष्णुपुराणे।

> चपनं चपने तिक्षान् दूरगं दूरगामिनि। श्रामीचेतः समासक्तं तिक्षान् इरिणपातके॥ प्र॥

## बद्घिभेद्यांगे विरोधे। रागादिभिः क्षमारीशक्रुवत्। ८।

ब इभि: चङ्गा न कार्यः। ब इभि: चङ्गे हि रागाद्यभिव्यक्त्या क च हो भवति यागभंशकः। यथा कुमारी हस्त्रश्रङ्कानामन्योऽन्य-चङ्गेन काणत्कारो भवतीव्यर्थः॥ ८॥

#### द्वाभ्यामपि तथैव। १०।

दाभ्यां योगेऽपि तथैव विरोधी भवत्यत एकाकिनैव खातय-नित्यर्थः। तद्क्रम्।

वारे बद्भनां कलहा भवेदानी द्वेशरिप। एक एव चरेन् नस्नान कुनावा द्व कल्कणम्॥

द्रित । १०॥

श्राशा वै वश्यविरसे चित्ते सन्तोषवर्जिते। मुने वक्त्रमिवार्ट्शेन श्वानं प्रतिबिच्चति॥ इति वचनान्निराश्चता योगिनानुष्ठेयेत्वादः।

निराशः सुखी पिङ्गखावत् । ११ ।

श्राश्चां त्यक्का पुरुषः सन्तीषास्त्रसुखवान् भूयात् पिष्क्रसावत्। यया पिष्क्रसानाम वेश्या कान्तार्थिनी कान्तमसञ्ज्वा निर्विण्णा सती विद्यायाशां सुखिनी बभूव तद्वदिष्यर्थः। तदुक्तम्।

श्राभा हि परमं हु:खं नैराक्ष्यं परमं मुखम्। वथा मञ्चिद्य कान्नाभां मुखं मुद्राप पिद्राला।

द्रित । नन्नाशानिष्ठन्या दुःखनिष्ठन्तिः खात् सुखं तु कुतः साध-नाभावादिति । उच्यते । चित्रस्य सम्वमाधान्येन स्वाभाविकं यत् सुखनाश्या पिदितं तिष्ठति तदेवाशाविगमे बद्धाष्ट्रनिकं भवति तेजः प्रतिबद्धज्ञ स्वश्रीव्यवदिति न तव साधनापेद्या । एतदेव चार्थे सुखनिष्युच्यत द्रति ॥ ९९ ॥ योगप्रतिबन्धकत्वादारस्थोऽपि भेगार्थं न कर्त्योऽन्ययेव तद्दपपनेरिष्टाइ ।

बानारकोऽपि परष्टचे सुखी सपवत्। १२॥

मुखी भवेदिति श्रेषः श्रेषं मुगमम्। तदुक्तम्।
गृहारस्रोत हि दुःखाय न मुखाय कथञ्चन।
सर्पः परक्ततं वेत्रम प्रविद्य स्व्वमेधते॥९२॥

शास्त्रेभ्या गुरुभ्यस सार एव प्राची त्यानाश्वपगमवादादि भि-रंशतोऽवारभागेंऽन्योऽन्यविरोधेनार्थवाद्यस्येन चैंकाग्रतावा श्राप-स्भवादिखाइ।

बद्ध्यास्तगुरूपासनेंऽपि सारादानं षट्पदवत्। ९३ ।

कर्तव्यमिति श्रेषः। श्रन्यत् सुगमम्। तदुक्तम्।

ष्रणुभ्यस्य महद्वस्य शास्त्रभ्यः कुश्रते। मरः । सर्वतः सारमादद्यात् पुष्पेभ्य इत षट्पदः।

इति। मार्कछियपुराणे प।

सारभूतमुपासीत ज्ञानं यत् खार्थसाधकम्। श्वानानां बद्धता येषा यागिविष्करी हि सा॥ इदं च्चेयिनदं च्चेयिनित यस्तृषितस्वरेत्। श्रमी कलासहस्रेषु नैव श्वानमवाप्रुयात्।

इति ॥ ९३ ॥ साधनानारं यथा तथा भवलेकाग्रतयेव समा-धिपालनद्वारा विवेकसाचात्कारे। निष्पादनीय द्रत्याह ।

## द्युकारवद्गैकचित्तस्य समाधिद्यानिः। ९४।

यथा शर्रानमाणायैकचिनस्येषुकारस्य पार्श्वे राच्चा मननेनापि न इत्त्यनारनिरोधी शीयत एवमेकाग्रवित्तस्य सर्वथापि न समा-धिद्यानिष्टेन्यमारनिरोधचितिभैवति । ततस्य विषयामारचञ्चा-राभावे ध्येयसाचात्कारोऽप्यवद्यं भवतीत्येकाग्रतां कुर्यादित्यर्थः। तदुक्तम्।

तरैवनात्राव्यवसङ्घाषित्री न वेट् किस्चिद्वस्थितनरं वा। यथेषुकारी चपति इजनामिषी गताका न ददर्भ पार्श्व । इति॥ १४॥ वयां श्रुती ज्ञानवलाच्हास्त्रज्ञतनियमेः तथा बङ्गते तदा चानानिष्यन्यानर्थे**कां** वेशियने भवतीत्वाद ।

## क्रतियमसङ्घनादानयम्यं सेक्षतत् । ९५।

यः शास्त्रेषु क्षते। ये। गिनां नियमस्तस्ये। खङ्घने द्वाननिष्यस्या-स्व्यार्थी न भवति ने। क्षत्रत्। यथा ने। के भैषज्यादी विदित-पथ्यादीनां खङ्घने तत्राविद्विनं भवति तद्दित्यर्थः। स्वश्रक्त्याः द्वानरद्वार्थं वा बङ्घने तु न द्वानप्रतिबन्धः।

> श्रापेतवतकर्गा तुकेवतं ब्रह्मणि स्थितः। ब्रह्मभूतस्थरन् सोके ब्रह्मचारीतिकथ्यते॥

द्रित मेा चर्थमादिग्यः। द्रित विषष्ठादिस्यृतिभ्यस्य। स्नत एव विष्णुपुराणादे द्वा कर्मे व्यागिन एव पाखण्डतया निन्दिताः पुंचां नटाधारणमाण्यवतां इथेवेव्यादिनेति॥ ९५॥ नियमवि-स्रारणेऽसानसंस्थानादः।

### तदिसारणेऽपि भेकीवत्। १ ई।

सुगमन्। भेक्यास्रोयमास्यायिका। किस्त्राजा स्वगयां गते। विषिने सुन्दरीं कत्यां दृद्धे। सा च राम्ना भावाभावाय मार्थिता नियमं चक्रो यदा मद्यां त्वया जलं मद्द्धिते तदा मवा गतक्यमिति। एकदा तु क्रीस्था परित्रान्ता राजानं पमच्छ कुव जलमिति। राजापि समयं विद्यात्य जलमद्र्ययम्। ततः सा भेकराजदृष्टिता कामरूपिणी भेकी भूत्वा जलं विवेश ततस्य राजा जालादिभिर-न्विद्यापि न तामविन्द्दिति॥ ९६॥ श्रवणवद्गुकवाक्यमीमांवाया ज्यावाद्यकार इतिहासमाह।

नेपिदेशसवणेऽपि कतकत्वता परामर्शहते विरो-चनवत् ॥ ९०॥

परामर्थे। मुख्याच्यामाम्यंनिर्धायके। विचारसं विने।पहेश-

वाकाश्रवणेऽपि तक्षञ्चाननियमे। नाश्चि प्रजापनेष्पदेशश्रवणेऽपीन्द्रविरोचनयोर्भे विरोचनस्य परामश्चाभावेन श्वान्तत्वश्चनेरिव्यर्थः। श्रतो गुरूपदिष्टस्य मननमि कार्यमिति। इत्र्यते
चेदानौमप्येकस्येव तक्षमस्युपदेशस्य नानारूपैर्थे सस्भावना।
श्रवाद्धत्वमवैधर्म्यवच्चणाभेदे।ऽविभागच्चेति॥ १०॥ श्रत एव च
परामश्ची इत्र्यत द्वाइ।

#### इष्टचयोरिन्द्रस्य । १८।

तक्क ब्देने क्रोच्यमानयोः परामर्शः। तथे रिम्ह विरोधनयो मध्ये परामर्शे रन्द्रस्य दृष्टस्ये व्यथः॥ १८॥ सम्यग् ज्ञानार्थिना च गुक्र-सेवा ब जकार्त कर्तये व्याद्य।

### प्रणतित्रद्वाचेंप्यपंणानि कला चिद्विष्ठकाखात् तद्दत्॥ १९॥

तद्दिन्द्रखेवात्यखापि गुरा प्रणतिवेदाध्ययनसेवादीन् क्रत्वेव सिद्धिस्तत्वार्थस्फूर्तिभेवति नात्ययेत्यर्थः। तथा च श्रुतिः।

यस्य देवे परा भक्तिर्यथा देवे तथा गुरी। तस्येते कथिता स्वर्थाः प्रकाशनो महात्मनः॥

इति। १८॥

#### न कालनियमे। वामदेववत ॥ २०॥

ऐहिकसाधनादेव भवतीत्वादिई।ने। द्ये कालनियमे। नास्ति वामदेववत्। वामदेवस्य जन्मान्तरीयसाधनेभ्ये। गर्भेऽपि यथा द्वाने। द्यस्यस्यापीत्वर्थः। तथा च श्रुतिः। तद्देतत् पश्यमृषि-वामदेवः प्रतिपेदेऽदं मनुरभवं स्थैद्येति तदिद्मप्येतिई य एवं वेदादं ब्रह्मास्तीति स इदं सर्वं भवतीत्वादिरिति। श्रदं मनुरभविमत्वादिकमवैधम्बेल्डाषाभेदपरं सर्वेवापकतास्वाद्यस्थातापरं वा। सर्वं

समाप्रोषि तते। असि सर्व द्राव्यादिखारणात्। सद्दं सर्वं भवतीति विषाधिकपरिच्छेदस्यात्वनोच्छेदपरिति ॥ २०॥ ननु सगुणोषा-सनाया चापि चानचेतृत्वश्रवणात् तत एव चानं भविद्यति किमधं दुष्करस्रव्ययोगचर्येति तवाइ।

## अध्यस्तरूपोपासनात् पारम्पर्येण यश्चोपासकाना-मिव । २९ ।

निद्धित्यन्षज्यते । श्रध्यस्य क्षेः पुरुषाणां ब्रह्मविष्णु हरा-दीनामुपासनात् पारम्यर्थेण ब्रह्मादिने क्षाप्तिक्रमेण सम्बद्धाद्ध-द्वारा वा ज्ञाननिष्यमिने साज्ञात्। यथा याज्ञिकानामित्यर्थः। ॥ २९ ॥ ब्रह्मादिने क्षाप्तरम्परयापि ज्ञाननिष्यमा नास्ति नियम द्रावादः।

### दतरजाभेऽप्यादृत्तिः पञ्चाग्रियोगते जन्मस्रुतेः॥ २२॥

निर्गुणात्मन रतरस्याध्यस्य मह्मनेष्मपर्यन्तस्य नाभेऽयाहिन्दिस्त कृते। देवयानपथेन मह्मनेषः गतस्यापि द्युपर्जन्यधरानरयोषिद्रुपाग्निपञ्चके पञ्चाङ्गितते। जन्मश्रवणात्। कान्देग्यपञ्चमभपाठके। श्रवी वावनेषके। गीतमाग्निरित्यादिनेत्वर्थः।
यञ्च मह्मनेषकादनाहिन्वाकः तत्त्वेव मायेणीत्यसञ्चानपुरुषिवयकिति॥ २२॥ ज्ञाननिष्मतिविरक्तस्थैवेत्वव निर्श्वनगदः॥

## विरक्तस्य देवदानमुपादेवीपादानं दंसचीरवत्। २३।

विरक्तस्यैव हेयानां प्रक्तत्यादीनां हानमुपादेयस्य चात्मन छपा-दानं भवित । यथा दुम्धजन्योरेकीभावापन्नये।मध्येऽचारजन-त्यागेन सारभूतचीरोपादानं हंसस्यैव न तु काकादेरित्यकः॥ २ ६॥ सिद्यपुरुषसङ्कादयोगदुभयं भवतीत्याह ।

#### जञ्जातिश्ववीगादा तद्दत्। २४।

खळोऽितश्यो ज्ञानकाष्टा येन तत्यक्तारप्युत्तं भवति इंसवदेवे-त्यर्थः। यद्याखकस्य दत्तावेयसक्तममाबादेव सर्थं विवेकः प्राकुर-भूदिति । २४ ॥ रागिसक्तो न कार्यं इत्याइ।

## न कामचारित्वं रागापदते गुकवत्। १५॥

रागोपहरे पुरुषे कामतः सङ्गो न कर्तवाः शुक्रवत्। यथा शुक्र-पची प्रष्टा छरूप इति छत्वा कामचारं न करोति रूपले विषय-मभवात् तद्दित्वर्थः ॥ २५ ॥ रागिसङ्गे तु देखिमाइ ।

## गुषयोगाद्यदः गुकवत् । २६ ॥

े तेषां सङ्गे नु गुणयोगान् नदीवरागादियोगाद्वद्वः स्थान् शुक्तवः देव। यथा शुक्रपची व्याधस्य गुणे रच्जिभवद्वा भवित नद्दिः व्यर्थः। श्रववा गुणिनया गुणको सुपैवद्वा भवित शुक्रवदिव्यर्थः। श्रववितातं सै।भरिणा।

यमे यमाधिजें ववायमित्रमत्यस्य यङ्गात् यद्येव नष्टः। परिग्रदः यङ्गक्तते। ममायं परिग्रदेात्यास्वमदाविधित्याः॥ द्रति॥ २६॥ वैराग्यस्यास्युपायमवधारयति दाभ्याम्।

# न भागाद्रागशान्तिमुनिवत्। २०।

यशा नुनैः वीभरेभीगात रागशानिरभूत्। व्यनन्येषामपि न अवतीव्यर्थः। तदुर्त्तं वीभरिपीव।

श्वास्त्रव्युते। नैव मनेरियानामनोऽस्ति विद्यानिमहं मवाद्य। मनेरियायक्तिपरस्य चित्तं न आयते वै परमार्थयिष्ट्राः॥ इति॥ २७॥ श्विपत्।

# होषदर्यनादुभवाः। १० ।

डभयोः प्रक्रातितत्कार्थयोः परिणानित्वदुःखात्मकत्वादिदेशबद्-श्रीनादेव रागशानिर्भवति मुनिवदेवेत्वर्थः। वैभिरेष्टि वष्ट्रादेशब-दर्शनादेव वष्ट्रो वैराग्यं श्रूवते।

षु:सं बरेवेबश्रीरजना तथाईबङ्खां तरिहं प्रस्तत्। परिग्रहेख चितिपाताजानां मुतेरनेकेर्डडिकतं तत्॥

इति ॥ २८ ॥ रागादिरोषोपस्तस्थोपरेशयस्योऽध्यनिधकार-नास ।

## न मिलनचेतस्युपदेशबीजप्रराहोऽजयत्। २८।

खपरेशकपं यज्ञानष्टचस्य बीजं तस्याक्षुरोऽपि रागादिमिनि-निचने नीत्पद्यते। श्रजनत्। यथाजनान्ति खपे भाषाश्चीकमिनि-चिने विशिष्ठेनीक्तस्याप्युपरेशबीजस्य नाक्षुर जत्मन्न द्रव्यर्थः॥ २९॥ किं बद्धना।

#### माभासमाचमपि मलिनद्रपेषावत् ॥ ३०॥

श्वापातज्ञानमि मिलनचेतस्युपदेशात्र जायते विषयान्तरस् श्वारादिभिः प्रतिबन्धात्। यथा मर्जैः प्रतिबन्धान्त्राज्ञिनदर्भणेऽधेर न प्रतिबन्धित तद्दित्वर्थः॥ ३०॥ यदि वा यथाकथश्चिज्ञानं जायेत तथाप्युपदेशानुरूपं न भवेदित्वादः।

## न तज्जस्यापि तद्रपता पद्भजवत्। ३९॥

तसादुपरेशाञ्चातसापि ज्ञानसोपरेशानुरूपता न भवति वामध्येणानववाधात्। पञ्जवत्। यथा वीजसोन्नमत्वेऽपि पञ्च-रोषाद्वीजानुरूपता पञ्जजस्य न भवति तद्वरित्यर्थः। पञ्जस्थानीयं शिखविनम् ॥ २१॥ मनु ब्रह्मलेकारिष्ट्वीन्ययेणीव पुरुषायेताविद्या किमर्थमेतावता प्रयासेन मेश्चाय ज्ञाननिष्यादनं तनाइ।

### न भूतियोगेऽपि कतकत्वते।पास्विविद्वदुपास्व-सिद्वित्। ३२।

श्यवयोगेऽपि जतकत्वता कतार्थता नान्ति चयातिश्यदुः वै-रनुगमात्। उपाख्यविद्विषत्। यथोपाखानां ब्रह्मादीनां विद्वियो-गेऽपि न क्वतकत्वता तेषामिप योगनिद्रादी योगाभ्यावश्यवचात् तथेव तदुपायनया पाप्ततदेश्यवद्यापीत्वर्थः। उपाद्यविद्विवदिति-वीद्याध्यायसमाप्ता ॥ ६२॥

> ष्रधायवितयोक्तस्य विवेदस्यान्तरङ्गदम् । ष्यास्यायिकाभिः सस्रोक्तमवाध्याये समासतः ॥

द्रित विद्वानभिचुनिर्मिते कापिलसङ्ख्यामवचनस्य भाष्य श्रास्त्रा-विकाध्यायसृत्यः ॥

खशास्त्रसिद्धानाः पर्याप्त इतः परं खशास्त्रे परेषां पूर्वेपश्चान-पाकर्तुं पश्चमाध्याय श्वारभ्यते। तवादावादिस्ववेऽयशब्देन यन्त्र-क्वां क्वतं तह्युर्धिनव्यास्त्रेपं समाधने।

## मङ्गलापरणं शिष्टाचारात् फाखदर्शनात् स्रुति-तस्रोति ॥ ९ ॥

मङ्गलाचरणं यत् क्वतं तस्यैतैः प्रमाणैः कर्तव्यताविद्विरित्यर्थः। इतिश्रव्दे हेत्वनाराकाञ्चानिरावार्थः॥ १॥ ईत्र्यराविद्वेरिति यहुतं तस्रोपपद्यते कर्मफलदाष्टतया तिस्रद्वेरिति ये पूर्वपित्रणः साम्रिराकरोति।

नेश्वराधिष्ठिते फालनिष्यत्तिः कर्मणा तत्तिहैः ॥ २॥ इंश्वराधिष्ठिते कारणे कर्मफलक्पपरिणामस्य निष्यत्तिने युक्ता। च्यावस्त्रकेन कर्नणैव पालनिष्यत्तिसम्बादिखर्यः ॥ २ ॥ र्मयरस्य याजहास्त्रतं न घटतेऽशिखाइ स्त्रीः ।

#### खे। पकाराद्धिष्ठानं खे। कवत्। ३।

र्श्वताधिष्ठां छते चोपकारार्थमेव ने के कवद्धिष्ठानं स्थादि-त्यर्थः ॥ ३ ॥ भवत्वीत्रारस्थाप्यपकारः का चितिरित्याश्रद्धाः ।

# चाकिकेश्वरवदितरया। ४।

रंत्रायाण्यपकारस्वीकारे चै। किकेत्र्यरबदेव से। प्रियं संसारी स्थात्। प्रपूर्णकानत्या दुःखादिमसङ्गादित्यर्थः ॥ ॥ तथेव भव-लिल्याश्रद्धादः।

#### पारिभाषिका वा। ५।

वंवारसन्तेऽपि चेदीत्ररन्ति वर्गाद्यंत्पन्नपृत्ते परिभाषामान-मद्याकिमव भवतामपि खात्। वंवारित्वाप्रतिदतेन्द्रत्वेयाविदेा-धान्नित्येत्रयानुपपनेरित्यर्थः॥५॥ ईत्र्यरखाधिष्ठाष्टत्वे वाधका-नारमाष्ट्र।

## न रागाइते तिबिद्धिः प्रतिनियतकार्यालात्। ६।

किञ्च। रागं विना नाधिष्ठाद्यतं विञ्जाति महन्ता रागस्य प्रति-निवतकारणत्वादित्वर्थः। उपकार द्रष्टार्थविद्धिः। रागस्तूकरे-च्हेति न पानकस्त्रम्॥ ६॥ नम्बेवमस्तु रागोऽपीश्वरे तवादः।

## तद्यागेऽपि न नित्यमुक्तः॥ ०॥

रागयोगेऽपि खौकियमाणे स नित्यमुक्तो न स्थात् ततस्य ते विद्वान्तदानिरित्यर्थः । किन्द्व । प्रक्रति प्रत्येत्र्ययं प्रक्रतिपरिणाम-भूतेक्क्राहिना न सस्भवति । स्रन्योऽन्यात्रयात् । नित्येक्क्राहिकं स्व प्रक्रति न युक्तं श्रुतिस्तृति,सिद्वसान्यावस्थानुपपत्तेः । स्रतः प्रकार-

इयमविश्वाने तद्या। ऐयवं किं प्रधानशक्तिलेगा सदिभनता-नामिक्कादीनां वाचादेव चेतनवन्धात्। किं वायक्तान्तमणि-वत् विदिधवनामावेण पेरकत्वादिति॥ ७॥ तवाद्यं पचं दूषयित।

### प्रधानशक्तियागाचेत् सङ्गापत्तिः ॥ ८ ॥

प्रधानश्कोरिकारेः पुरुषे योगात् पुरुषस्थापि धर्मसङ्गा-पनिः। तथा च स यत् तव पद्धत्वनन्तागतस्तेन भवत्वसङ्गो स्वयं पुरुष इत्यादिश्रुतिविरोध इत्यर्थः । ८ ॥ श्रमश्चेत्वादः ।

## सत्तामावाचित् सर्वेश्वयम्। ६।

श्रयस्कान्तवत् सिन्निधिसनामात्रेष चेत्रेतनैश्वयं ति सर्वेषामेव तन्तवागेषु भे कृषां पुंसामिक्षेषेणैश्वयमसाद्भिषेतमेव सिद्धम्। श्रविस्तरे इति भविद्धान्ति । स्वादेति । तत्स्वैक एवेश्वर इति भविद्धान्ति । तिर्व्यथेः ॥ ८ ॥ स्वादेतत् । ईश्वर-साधकपमाणिवरोधेनेतेऽसन्तको एव । श्रव्ययेवंविधासन्तक्ष-इस्तः प्रधानमि वाधिनं श्रक्यत इति तवाह ।

#### प्रमाणाभावात्र तिसिद्धिः । ९०।

तिबिद्धिनिवीयरिविद्धः। ईत्यरे तावत् भव्यसं नास्तीव्यनुमान-शब्दावेव प्रमाणे वक्तवे ते च न सस्मवत इत्यर्थः॥ १०॥ प्रस्का-वमेव प्रतिपादयित स्वाभ्याम्।

#### सम्बन्धाभावात्रानुमानम् ॥ ९९॥

समन्ते व्याप्तिः। श्वभावे। रिविद्धः। तथा च मह्दादिकं नश्चर्यकं कार्यत्वादित्याद्यनुमानेश्वमथे। जक्कत्वेन व्याप्यत्वासिङ्खा नेश्वरे रुमुमान नित्वर्थः॥ ९९॥ नापि शब्द इत्वारः।

#### स्तिरपि प्रधानकार्यत्वस्य। ९२।

प्रभि प्रधानकार्यत्वस्थि श्रुतिरस्ति न चेतनकारणते। यथा।
प्रजानेकां लेक्तिमुक्तहाच्यां बहुीः प्रजाः स्जानां स्रूपाः।
तर्दे तर्द्याद्यानासीत् तद्यानस्पाश्यां व्यक्तियोद्धित्यः। या च तर्दे चात वज्ज स्थानिक्याद्दिनेक्यः। या च तर्दे चात वज्ज स्थानिक्याद्धितनकारणताश्रुतिः सा समादावृत्यवस्य महत्त्वस्य प्रकार्त्वस्य विताप मेत्र्वस्य चित्रप्रकार्यस्य स्वत्रप्रकार्यस्य प्रकार्यस्य प्रकार्यस्य चित्रप्रकार्यस्य चित्रप्रकारस्य चित्रप्रकार्यस्य चित्रप्रकार्यस्य चित्रप्रकारस्य चित्रप्रकार्यस्य चित्रप्रकारस्य चित्र

#### नाविद्याप्रतियोगो निःसङ्गस्य । ९३ ॥

परे पाजः प्रधानं नास्ति किन्तु ज्ञाननाष्ट्यानाद्यविद्याख्याः यक्तियोने निष्ठति नत एव चेतनस्य चन्यस्वत्राये च नेष्च द्रति। तन्देरमुच्यते। निः चज्जनया चेतनस्याविद्यायक्तियोगः वास्ताव सम्भवतीति। अविद्या द्यातियां स्वद्याचारता या च विकारविश्वेषोऽ अविद्या द्यातियां स्वपं विना न सम्भवतीत्यर्थः॥ ९ ॥ नन्द-विद्यावयादेवाविद्यायोगो वक्तस्यः। नया चापारमाविकत्याञ्च तथा सङ्गद्भति तवाह।

तद्योगे ततिहावन्योऽन्यात्रयत्वम् ॥ ९ ४ ॥ विद्वावीगादविद्वाविद्वा वान्योऽन्यावयत्वमावात्रयत्वम् । श्रनवस्था वेति श्रेषः॥ ९४॥ ननु बीजाङ्करवदनवस्था न देशिषा-वित्याश्रद्धात्र।

#### न बीजाङ्गुरवत् सादिसंसारश्रुते: ॥ ९ ५ ॥

वीजाद्ध्रत्वस्थानवद्धा न सम्भवित पुरुषाणां संवारस्याविद्या-द्वासिवानथेकपस्य सादिलश्रुते:। मलयसुषुप्तमादावभावश्रवणादि-ष्याः। विद्वानघन एवेतेभ्या भूतेभ्यः समुत्याय तान्यवानुविनश्यती-व्यादिश्रुतिभिष्टिं मलयादे । बुद्धिष्टच्यभावेन तदीपाधिकाविद्यावि-द्याद्याखिलसंसारशूर्याचन्यात्रत्वं पुरुषाणां सिद्धमिति। तस्यादिव-द्याप्याविद्यकौति वाङ्मावम्॥ ९५॥ नन्यस्याकमविद्या पारिभा-षिकौ न तु योगोक्तानात्मन्यात्मसुद्यादिकपा तथा च भवतां मधा-नवदेवास्याकमि तस्या श्रखण्डानादितया पुरुषिनष्ठत्वेऽपि ना-सङ्गताद्यानिरित्याशङ्कायां परिकल्पितमविद्याश्रब्दांथं विकल्प्य दूषयित।

#### विद्यातोऽन्यत्वे ब्रह्मवाधप्रसङ्गः॥ ९६॥

यदि विद्यान्यत्वमेवाविद्याश्च्दार्थस्तर्हि तस्य ज्ञाननाश्चतया ब्रह्मण ज्ञात्मनाऽपि वाधी नाशः प्रस्तृत्वते विद्याभिन्नत्वादि-त्यर्थः॥ ९६॥

# च्रवाधे नैष्णस्यम् । ९७ ।

यदि त्वविद्याक्रपमिप विद्यया न बाध्येत तर्हि विद्यावैपास्यम्। प्रविद्यानिवतेकत्वाभावादित्वर्थः॥ ९७॥ पत्तान्तरं दूषयति।

#### विद्याबाध्यते जगते। प्रेवम् ॥ ९ ८ ॥

यदि पुनर्विद्यया चेतने बाध्यत्वमेवाविद्यात्वमुच्यते तथा सति जगतः प्रकृतिमद्दराद्यां ब्रिक्यपञ्चस्याचेवमविद्यात्वं स्थात्। श्रयात श्रादेशो नेति नेत्यस्यू जमनाप्युत्वादिश्रुतिभिर्मिस्याद्यानस्येव प्रक्र- त्यादेरपात्मनि वाधितत्वादित्यर्थः । तथा चाखिनमपञ्चसीवावि-द्यात्वे चत्वेकस्य ज्ञानेनाविद्यानाश्चादन्वैरिप मपञ्चा न दृश्चेतेति भावः । विद्यानाश्चत्वं चाविद्यात्वं वक्तुं न शक्यते विद्यानाश्चत्वेन विद्यानाश्चरादासभावादात्मात्रयादिति॥ १८॥

# तद्रुपले साहित्वम्। ९६॥

भवत् वा यथाक्यश्चिदिद्याबाध्यत्यमेवाविद्यातं तथापि ताहश्वक्तुनः सादित्यमेव पुरुषेषु न त्वनादित्वं सम्भवति। विश्वानघन एवेत्याद्युक्तमृतिभः प्रचयदौ पुरुषस्य चिन्मावत्वसिद्वेदित्यर्थः। श्रस्तान्ते च प्रचये पुरुषस्यासंसादित्वेद्वेपि स्वतन्त्वनित्यप्रधानसंयोगात् पुनर्वन्ध उपपादितक्त्वथा प्रधानसंयोगेद्वेपि प्राग्भवीयाविवेक एव वासनादृष्टादिद्वारा निमित्तनित्ययुक्तम्। तस्याद्योगदर्श्वनोक्तादन्या नास्यविद्या सा च बुद्धिधर्म एव न पुरुषधर्मे
द्रिति सिद्वम्॥९८॥ श्रवैवाध्याये कर्मनिमित्ता प्रधानप्रवृत्तिरित्
यदुक्तं तव परपूर्वपद्यं समाधने प्रचट्टकेन।

#### न धर्मापचापः प्रक्रतिकार्यवैचित्र्यात्। २०।

श्रमत्यच्चतया धर्मापनापा न सन्धावित प्रक्षतिकार्येषु वैचित्यान्य-यानुपपन्या तदनुमानादित्यर्थः ॥ २०॥ प्रमाणान्तरमयादः।

#### श्रुति जिङ्गादिभित्ति बिद्धः । २९॥

पुष्यो व पुष्येन भवति पापः पापेनेत्यादिश्रुतेः खर्गकामाऽश्व-मेधेन यज्ञेतेति विध्यादिकपाखिङ्गाद्योगिपत्यचादिभिश्व तिसिङ्गि रित्यर्थः॥ २९॥ पत्यचाभावाङ्गमाविद्विरिति परस्य हेतुमाभा-वीकरोति।

न नियमः प्रमाणान्तरावकाशात्॥ २२॥
अव्यद्याभावादस्त्वभाव द्रति नियमा नान्ति प्रमाणान्तरेणापि

वस्त्रां विषयीकरणाटिव्यर्थः॥ २२ ॥ धर्मवद्धमेनपि साध-बति ।

उभयनाप्येवम् ॥ ९ ३ ॥ धर्मबद्धर्मेऽप्येवं प्रमाणानीत्वर्थः॥ २५॥

खयात् चिद्विचेत् चमानमुभयेः । २४ ।

नन् विध्वययानुपपत्तिकपयार्थापन्या धर्मविद्धिः सा च नास्ता-धर्म इति क्यं श्रीतिखिङ्गातिदेशोऽधर्म इति चेत्र। वतः समान-मुभवोर्धर्माधर्मवोर्जिङ्गमित परहाराम गच्छेदिति निषेधविध्या-देरेवाधर्मी खड्डात्वादित्वर्थः ॥ २४ ॥ ननु धर्मादिकं चेत् खीळातं तर्हि पुरुवाणां धर्मादिमचीन परिणामाद्यापित्रित्वाशक्कां परि-प्रदित ।

बनःकरणधर्मलं धर्मादीनाम् ॥ २५ ॥

श्रादिशब्देन वैशेषिकशास्त्रोत्ताः सर्व श्रात्मविशेषगुणा गृद्यान्ते। न चैवं प्रखये (नाः करणाभावाडु मीदिकं क्ष तिष्ठत्विति वाच्यम्। चा-काश्वदन्तः करणस्यात्वनाविनाशाभावात्। श्रनः करणं हि कार्ये-कारचाभयरूपमिति प्रागेव व्याच्यातम्। श्रतः कारचावस्त्रे प्रक्षत्रं-श्रविश्वेषेऽनः करणे धर्माधर्मसंस्कारादिकं तिष्ठतीति । २५ । खा-देतत्। प्रक्ततिकार्यवैचित्र्याच्य्रस्यादेच धर्मादिविद्विरिति यदुक्तं त-द्युत्तम्। विगुणात्मकप्रकृतेन्त्रत्नायाणां च भवतां ऋषीव वाधात्। बाची चेताः केवला निर्जुणस्य। श्रयात श्रारेशा नेति नेति।

श्रश्यमसार्थमरूपमव्ययं तथा रसं नित्यमगन्धवस यत्। इत्यादिना। न निरेधो न चीत्पत्तिः। वाचारस्यणं विकारो नामधेथं स्वित्तेत्वेव सत्यमित्वादिना चेति। तदेतत् परिष्रिति।

गुषादीनां च नात्यन्तवाधः । २६। ग्णानां बचादीनां तद्वनीषां च चुखादीनां तकार्वाणानप महरादीनां स्क्रिपता नास्ति बाधः किन्तु संसर्गत एव चेतने बाधाऽयसीष्ण्यबाधवत्। तथा कास्तत एवावस्यादिभिकाधो गुणाद्यक्षितपरिणामिन इत्यथः॥२६॥ कुतः पुनः स्क्रिपत एव बाधो न भवति स्वप्नमेगरथादिपदार्थविद्याकाङ्कायामाइ।

#### पञ्चावयवयोगात् सुखसंवित्तः॥ २०॥

श्रव विशिष्य पचीकरणाय विवादविषयेकदेशस्य सुखमावस्य ग्राहणं सर्वविषयोपनचकम्। सुखादिसंवित्तिरिति पाठस्तु समीचीनः। पञ्चावयवास्य न्यायस्य प्रतिज्ञाहेतूद्राहरणोपनयनिगमनानि तेषां योगान्मोननात् सुखाद्यखिनपदार्थसिद्धिरित्यर्थः।
प्रयोगस्थायम्। सुखं सत्। श्रथिक्रियाकारित्वात्। यद्धदर्थिक्रयाकारि तत् तत् सत्। यथा चेतनाः। पुनकादिकपार्थिक्रयाकारि
च सुखं तस्यात् सदिति। चेतनानां चाविकारित्वेऽपि विषयप्रकाश एवार्थिक्रयेति। नास्तिकं प्रति च व्यतिरेक्यनुमानं कर्तथं
तव च श्रश्रश्रुद्वादिद्देष्टान्त इति॥ २०॥ प्रत्यचातिरिक्तं प्रमाणमेव
न भवित व्याप्यत्वाद्यसिद्वेरिति चावाकः पुनः श्रद्धते।

# न सक्त इपात् सम्बन्धसिद्धिः॥ २८॥

पष्टत् पहचारग्रहणात् समन्धा व्याप्तिने सिङ्घाति भूयस्वं चान-नगतम् । त्रतो व्याप्तिग्रहासस्यवात्तानुमानेनार्थसिङ्गिरित्वर्थः। ॥ २८॥ समाधने।

#### नियतधर्मसाद्वित्यमुभयोरेकतरस्य वा व्याप्तिः॥ १९॥

धर्मेवाहित्यं धर्मतायां चाहित्यम्। सहचार द्रित यावत्। तथा चोभयोः वाध्यवाधनयारेकतरस्य वाधनमानस्य वा निय-तेरियभिचरितो यः सहचारः स व्यामिरित्वर्थः। उभयोरिति समस्याप्तिपचे प्रोक्तं नियमस्यानुकूखनर्केश याद्य इति न स्याप्ति-यदासस्यव इति भावः । २६ । व्याप्तिवैद्यमास्यक्ष्यादिक्ष्यं पदार्थानारं न भवतीत्यादः।

# न तत्त्वान्तरं वसुकत्यनाप्रसत्तेः ॥ ३०॥

नियतधर्मे वाहित्यातिरिक्ता याप्तिर्मे भवति व्याप्तित्वात्रयस्य वस्तुने। प्रवापिस्तु विद्ववस्तुन एव व्याप्ति-वस्तुने। प्रवापसङ्गात्। श्रद्धाभिस्तु विद्ववस्तुन एव व्याप्ति-व्यनानं क्रुप्तनिव्यथे:॥ १०॥ परनतमारः।

#### निजयम्बुद्भविमत्वाचार्याः । ३९ ।

स्वपरे त्याचार्या व्याप्यस्य स्वयक्तित्रन्यं यक्तिविशेषक्षयं तत्वान्तर-मेव व्याक्तिरित्यातः । निजयक्तिमात्रं तु यावद्व्यस्यावितया न स्वाक्तिः। देशान्तरगतस्य धूमस्यापि वक्क्षयाप्यत्वात्। देशान्तर-गममेन च सा यक्तिनीस्थत इति ने।क्तास्यप्येऽतियाक्तिः। समते तृत्यिक्तिसास्यविक्तित्वेन धूमे। विशेषणीय इति भाषः॥ ६९॥

#### बाधेयशक्तियोग इति पच्चशिखः॥ ३२॥

बुद्धादिषु प्रक्रत्यादिवाष्यताव्यवद्यारादाधारताश्चर्तिवापकता-धेयताश्चित्रतत्रं च व्याप्यत्विति पद्धशिख द्रव्यर्षः ॥ ६२ ॥ नन्वा-धेवशिक्तः किमधें कश्वते वाष्यस्य वस्तुनः स्रकृपशक्तिरेव व्यक्ति-रस्तु तवादः ।

# न खरूपशक्तिर्नियमः पुनर्वादप्रसक्तेः ॥ ३३॥

सक्पश्किस्तु नियमे। व्याप्तिन भवति पैनन क्ष्यप्रसङ्गात्। घटः क्ष्य इतिबहुद्धियाप्येव्यवाप्यधाभेदेनेकार्थः। सक्पिति वक्तव्ये श्वक्तिपदे।पादानं व्याप्तिवीष्यधर्भनेतेषपादनाव॥ ११॥ पैनिक्कः स्थानेव विष्टणोति।

#### विशेषवानर्थकाप्रसत्तेः॥ ५४॥

पूर्वस्त एव व्याच्यातमायमिट्म्॥ ५४॥ दूषणानारमास्।

# पत्रवादिव्यनुपपत्तेयः । ३५ ।

पश्चवादिषु दृष्णादिकाष्यतास्ति सहपश्चित्तानानम् तस्य स्थानं न सम्भवति। विद्यपन्नवेऽपि सहपश्चकोरनपायेन तदावीमपि व्याप्यतापनीरिष्यर्थः। श्राधेयशक्तिस्तु बेदकाने विनष्टेति न तदानीं व्याप्तिरिति भावः॥ ६५॥ ननु किं पञ्चशिखेन निज-शक्त्युद्भवे। व्याप्तिरेव नेत्व्यते तर्षि धूमस्य ब्रह्माधेयस्वाभावाद्द-द्याव्याप्यतापन्तिरिति तवादः।

#### श्राधेयत्रक्तिसिद्धैः निजग्रितियोगः समानन्या-यात् । ३६ ॥

श्राधियश्रतेथीतित्विषद्वी निजशत्त्रुद्वतेऽपि व्यक्तिते सिद्ध वत्र समामन्यायात्। वृक्तिसान्यादित्वर्षः। श्रमम्गमस्तु मानार्षश्रन्दवद्व देश्वायः। एवं समतेऽपि नानाविधसङ्गारा एव व्याप्तवे विश्वाः। न चैवमप्यमुमितिहेत्त्वे व्यक्तिमामनम्भमः स्वादिति वाच्यम्। स्ववारिषमस्यादिवत् कार्यगतेनेजात्वाद्यपपनेरिति। पञ्चाववव-योगाद्गुणादिविद्विरिति यहुत्तं तदुपपादनाय व्यक्तिनिवेचनेनानु-मानमामाप्ये वाधकमपास्तम् ॥ ६६॥ द्रदानी पञ्चावयवरूप-श्रन्दस्य ज्ञानजनकत्वापपन्तये श्रन्दशक्त्यादिनिवेचनेन तदनुपपन्ति-रूपं श्रन्दमामाप्ये परेषां वाधकमपास्त्रते।

वाच्यवाचनभाव: सम्बन्धः ग्रन्दार्थयो: ॥ ३ ७ ॥ श्रमें बाच्यताच्या प्रक्तिः ग्रन्दे वाचकताच्या प्रक्तिरीच वैव तयोः समन्धेऽनुयोगितावत् । तज्ज्ञानाक्क्देनार्थे।पश्चितिरित्वर्थः ॥ ३०॥ शक्तिग्राहकाष्याह ।

#### विभि: सम्बन्धसिद्धि: । ३८।

त्राप्तेपदेशो ष्टड्स्यवद्यारः प्रसिद्धपद्सामानाधिकारायम्। द्रत्ये-तैस्त्रिभिक्तसमन्धे। गुद्धात द्रत्यर्थः॥ ३८॥

#### न कार्ये नियम उभयया दशनात् । ३८ ॥

स च शक्तिग्रहः कार्य एव भवतीति नियमा नास्ति से कार्य-वदंकार्येऽपि ष्टड्नव्यवहारादिदश्नेनादित्यर्थः। यथाहि गामानये-त्यादिकार्थपरवाक्यादुड्नस्य गवानयनादिव्यवहारो दृश्यते। एव-मेव पुत्रस्ते जात दृत्यादिसिङ्गपरवाक्यादिप पुनकादिव्यवहारो दृश्यत द्रति। सिङ्गार्थश्रन्दमामाण्यसिङ्गा च विवेके वेदान्तमामाण्यं सिङ्गित्याश्रयः ॥ ३८॥ ननु भवतु से कि सिङ्गे शक्तिग्रहोऽर्थमत्य-यादिदश्नेनात्। वेदे तु कथं भविष्यत्यकार्यवोधनवैयर्थ्यादिति त्रवाह।

#### चाके व्यत्पन्नस्य वेदायप्रतीतिः॥ ४०॥

लोके शब्दशक्तियुत्पन्नस्य पुरुषस्य तदनुसारेणैव वेदार्श्वम-तीति:। न हि लोके शिक्तिभिन्ना वेदे च भिन्ना य एव लेकिकास्त एवं वैदिका द्रित न्यायात्। स्रते। लोके सिद्वार्थपरत्वसिद्धी वेदेऽपि तत्त् सिद्धातीत्वर्थः॥ ४०॥ स्त्रव शक्कते।

#### न निभिरपैरिषेयलाद्देदस्य तदर्थसातीन्द्रिय-लात्॥ ४९॥

ननु निभिराप्ते। पर्देशादिभिर्वेदशब्देन शक्तिग्रहः सस्मवित वेद-खापास्त्रेयत्वेन तद्र्येषाप्ते। प्राभावात्। तथा वेदार्थस्याती-न्द्रियतया तत्र दृष्ट्यवद्यारस्य प्रसिद्धपट्सामानाधिकरण्यसः च मनीतृनश्यावादिव्यर्थः॥ ४९॥ तनातीन्द्रयार्थेलनाई। निरा-

#### न यज्ञादेः खरूपते। धर्मलं वैशिष्टात्॥ ४२॥

यदुतं तम् । यते देवते देखकद्वात्यागादिरूपस्य यद्भदानादेः स्वरूपत एव धर्मत्वं वेदविद्यितत्वं वैश्विद्यात् प्रक्षप्रसम्बद्धात्। यद्मादिकं चेक्वादिक्वपत्वाज्ञातीन्द्रियम् । न तु यद्मादिविषयकाः पूर्वस्य धर्मत्वं येन वेदविद्यतस्यातीन्द्रियता स्वादित्यर्थः । ननु तथापि देवताद्यतीन्द्रियार्थचितत्वमस्तीति चेन्न । स्रतीन्द्रियेष्वपि पदार्थतावक्केदकेन सामान्यरूपेण प्रतीतेवेद्यमाणत्वादिति ॥ ४२ ॥ यद्मे। तमपीक्षेयत्वेनाप्तापदेशाभाव द्रति तदपि निराकरोति ।

# निजशक्तिव्यत्यात्या व्यविक्रियते। ४३।

श्री क्षेयस्वेऽपि वेदानां खाभाविकी यार्थेषु शक्तिरिक्त सैवाने हेड्वपरम्पराभिर्धित्पत्त्यास्य शब्दस्थायमर्थ इत्येवंरूपया व्यविक्तित्वते शिर्थेभ्येऽर्थान्तराह्यावर्त्वीपदिश्यते न त्वाधुनिकशब्दवत् स्वयं सङ्क्तियते येन पाक्षेयत्वापेत्वा स्थादित्वर्थः ॥ ४३॥ ननु तथाप्यती- न्द्रियदेवताफ्र लादिषु कर्थं शक्तिग्रहा वैदिकपदानां स्थात् तवाह ।

#### वाग्यावाग्येषु प्रतीतिजनकत्वात् तत्विद्धिः॥ ४४॥

मत्याचापत्यचेषु पदार्थेषु नामान्यधर्मपुरस्कारेण तिसिद्धिः श्चित्रग्रहे भवति साधारण्येन पदानां प्रतीतिजनकत्वस्यानुभव-सिद्धत्वात्। विशेषस्वतीन्द्रियोऽपूर्वे एव वाक्यार्थे। न च तस्य ग्रहणं प्रागपेन्द्यत दत्वर्थः ॥ ४४॥ शब्दमामाण्यमसङ्गेनैव शब्दगतं विशेषमवधारयति।

 दित्रुतेर्वेदानां न निवात्विमिष्ययैः । वेदिनिवातावात्वामि च सञा-नीयानुपूर्वीपवादानुच्हेदपराणि ॥ ४५ ॥ तर्हि किं पाविषया वेदा नेवाद ।

न पीरविचलं तत्कर्तुः पुरुवस्थाभावात् ॥ ४ ६ ॥ इंत्यरप्रतिविधादिति श्रेषः। सुगमन्॥ ४६॥ श्रापरः सर्तः भवविद्याकाञ्चामात्रासः।

#### मुक्तामुक्तयारयात्वात् । ४० ॥

जीवन्युक्तधुरीणेर विष्णुविशुद्धवस्त्रतया निरित्तश्यसर्वद्वीऽपि वीत्रागलात् सहस्रशाखवेदिनिर्माणाचीस्यः। श्रमुक्तस्त्वसर्वश्वस्याः देवायोग्य द्रत्यर्थः॥ ४० ॥ नन्वेवमपीत्त्रवयत्वाद्वित्यत्वमेवामतं तवाह।

#### नापारिषयलाजियलमङ्गादिवत्। ४ ८ ।

साष्ट्रम्॥ ४८॥ नम्बद्धरादिष्ट्रपि कार्यत्वेन घटादिवत् पास्त्वे-यत्वमनुमेथं तवादः।

#### तेषामपि तद्योगे इष्टवाधादिप्रचित्तः। ४८।

यत् पीरुषेयं तच्छरीरजन्यमिति वाभिर्चे के दृष्टा तस्याबाधा-दिरेवं वित स्थादित्वर्थः ॥ ४९ ॥ नन्वादिपुरुषोचिरितत्वाद्देरा श्रीपेपीरुषेया एपेत्वाह ।

यिसान्नदृष्टेऽपि क्रतनुद्धिरपजायते तत्यार्षेयम्॥ ५०॥

हष्ट इवाहष्टेऽपि यिक्षान् वस्तुनि क्षत्रमुद्धिर्द्धिर्द्धकार्धित त्रदेव पारुषेयमिति व्यवस्त्रियत इत्यर्थः। एतस्त्रां भवति न पुरुषोद्धितितामानिष पारुषेयतां श्वासपश्चासयोः सुषुप्तिकानी-नथेः पारुषेयत्वव्यवस्तराभावात्। किन्तु बुद्धिपूर्वकत्वेत्र बैहास्तु सि:श्वासबहेबाइ द्वाइ द्वाइ पूर्वका एव खयस्पृतः सकाशान् खयं भवन्ति। श्रतो न ते पेरिकेयाः। तथा च श्रुतिः। तस्यैतस्य मङ्गतेः भूतस्य निश्वसितमेनद्वाइ रवेद इत्यादि रिति ॥ ५०॥ नत्वेवं यथा-श्रे वाक्यार्थञ्चानापूर्वकत्वाच्छुकवाक्यस्थेव वेदानामि प्रामाण्यं न स्यान् तवाइ।

#### निजयक्त्यभित्यक्तेः खतः प्रामाण्यम् । ५९।

वेदानां निजा खाभाविकी या यथार्थज्ञानजनमण्डासाख्या मद्मार्थुर्नेदादावभियात्रेक्षपद्मादिखानदेदानामेव खन एव प्रामा-एयं चिद्धाति न वक्तुयथार्थज्ञानमूलकत्वादिनेत्वयः। तथा च न्याय-स्त्रम्। मद्मार्थुर्वेदधानाण्यवच तत्प्रामाण्यमिति। गुणादीनाच्य नात्यनावाध दति प्रतिज्ञायां न्यायेन सुखादिसिद्धेरित्येका हेतुकप-न्यक्षः पपिञ्चतन्त्व॥ ५९॥ साम्प्रतं तस्यामेव हेत्वन्तरमाह।

#### मासतः खामं चप्रदङ्गवत्॥ ५९ ॥

श्रासां तावत् पञ्चावयवेन मुखादिसिद्धिः। श्वानमात्रादिषे तिल्लाद्धिः। श्रायमासन्ते मुखादीनां श्वानमेव नेपपद्यते नरशृष्ट्यादिनामभानादित्यर्थैः। तथा च ब्रह्मस्त्रवम्। नाभाव चपन्नस्ते-रिति। श्वित्रज्ञतस्वप्रमनेरियादी च मनःपरिणामक्षप एवार्थैः प्रतीयते नात्यमासिद्धिति वद्यति॥ ५२॥ नम्बेवं गुणादिरत्यमं सम्नेव भवतु तथा च नात्यमाबाध द्रत्यत्यमपद्वैयर्थ्यमिति तदाह।

#### न सता बाधदर्शनात्॥ ५३॥

श्रावानसतोऽपि गुणादेभीनं न युक्तम्। विनाशादिकाचे वाध-दर्भनात्। चैतन्ये भासमानस्य जगतस्वेतन्य एव बाधदर्भनास्। श्रावात श्रादेशो नेति नेति नेत्र नानास्त्रि किञ्चन यव देवा न देवा माता न मातेत्वादिश्रुतिभिन्धीयैस्रोत्वर्थः॥ ५ ३॥ नम्बेवमपि

ì

सद्सङ्खाः भिन्नमेव जगङ्गवतु तथाप्यत्यन्तवाधमितिषेधीपपनिरिति तवाषः।

#### नानिवेचनीयस्य तहभावात् । ५४॥

सन्तिनासन्तिन चानिवंचनीयं ताहश्रस्थापि भानं न घटते तद-भावात्। सदसित्तन्तवस्त्वमसिद्वेरित्यर्थः। दृष्टानुसारेणैव कत्य-नाया चै।चित्यादिति भावः॥५४॥ नन्तेवं किमन्यथास्थातिरेवेष्टा नेत्यारः।

#### नान्ययास्मातिः स्वयोव्याघातात्। ५५॥

श्रम्यद्वस्त्वस्य स्पेष भाषत द्रत्यपि न युत्तं स्ववचे याघातात्। श्रम्भवास्य स्प्रमुद्गतुन्यत्वमस्यया श्रम्देनोच्यतेऽस्यया च तस्य भानमुच्यत द्रति स्ववच एव व्याह्मम्। श्रमतो भानासम्भवस्या-स्ययात्यात्वादिभिर्णा वचनादित्यर्थः। पुरेवितिन्यसन्वेऽस्यव तत्यचाया भानाप्योजकत्वमिति भावः। न च सर्ववासतो भाने सामग्री न सम्भवति सन्निक्षाद्धभावादित्यतः क्वचित् सत्तामावम-पेन्यत द्रति वाच्यम्। श्रनादिवासनाधाराया एव भ्रमहेनुत्वसम्भवादिति॥ ५५॥ नात्यन्व द्रति पूर्वे तां विष्युत्वानः स्विद्धाना-मुपसंहरति।

#### सदसत्यातिवाधावाधात्। ५ ६।

सरमत्व्यातिरेव सर्वेषां गुणारीनां कृतो वाधावाधात् तत्र सरूपेणावाधः सर्ववस्तूनां नित्यत्वात् संसर्गतस्तु वाधः सर्ववस्तूनां चैतन्येऽस्ति यथा पटारिषु ले।हित्यारेस्तद्दत्। तथावस्थाभिरपि वाधाऽ खिलपरिणामिनां कालारिष्वित्यर्थः। वाधस्य प्रतिपन्न-धर्मिण निषेधवृद्धिवषयत्वम्। श्रमस्तं त्वभावः सेऽध्यधिकरण-सरूप इति। न च सरमस्वयोविरोध इति वास्यम्। प्रकारभेरेना-विरोधात्। यथाहि ले।हित्यं विम्बरूपेण सत्स्मिटिकगतप्रतिवि- नक्षेण चासिति दृष्टम्। यथा वा रजतं विषातीशिक्षक्षेण सन्कुत्वाध्यस्तक्षेण चासत् तथैव सर्वं जगत् स्वरूपतः सत् चेत-न्यादावध्यस्तक्षेण चासित्ति। तदुत्तम्।

> चार्चे द्याविद्यमानेऽपि संस्तिने निवर्तते। ध्यायता विषयानस्य स्त्रोऽनर्थागमा यथा॥

इति । एवमेवावस्थाभेदेनापि सदसस्वमविरुद्धम् । यथासि ष्टचादिः प्रकृताद्यवस्थाभिः सम्नप्यसुराद्यवस्थाभिरसन् भवति तथेव प्रकृत्यादिकं सदसदात्मकमिति । तदुक्तम् ।

> श्रयक्तं कारणं यत् तक्तियं सदसदाताकम्। प्रधानं प्रकृतिस्थेति यदाक्तस्य सिन्नकाः॥

इति । एतचासाभिन्ने स्नुनीनांसाभाय्ये यागवार्तिके च प्रपश्चित-निति दिक्॥ ५६॥ अयं विचारः पर्याप्त इदानीं शब्दविचारः प्रसङ्गागत आगन्तुकतयान्ते प्रस्तूयते ।

#### प्रतीत्वप्रतीतिभ्यां न स्केटात्मकः शब्दः । ५०।

प्रत्येकवर्षेभ्योऽतिरित्तं कत्यम् द्रत्यादिक्षमखण्डमेकपदं स्कोट-द्रति योगैरभ्यपगम्यते कम्मुग्नीवाद्यवयवेभ्योऽतिरित्तो घटाद्यवय-वीव व च मन्द्रविश्रेषः पदाख्योऽर्थस्मुटीकरणात् स्कोट द्रत्युच्यते स मन्दे।ऽमामाणिकः। कुतः मतीत्यमतीतिभ्याम्। स मन्दः किं मती-यते न वा। माद्ये येन वर्णसमुदायेनानुपूर्वीविश्रेषविश्रिष्टेन सा-ऽभियाञ्यते तस्यवार्थमत्यायकत्वमस्तु किमनार्गंडुना तेन। मन्धे त्वज्ञातस्कोटस्य नास्त्यर्थमत्यायनम्बितिरिति वर्षा स्कोटकत्वने-त्यर्थः॥५०॥ पूर्वं वेदानां नित्यत्वं मतिषिद्वनिदानीं वर्णनित्य-त्वमपि मतिषेधति।

#### न शन्दनित्यत्वं कार्यताप्रतीते: । ५ ८ ।

स धवायं गकार इत्यादिभत्यभिद्यावसाइणिनित्यत्वे न युक्तम्। स्त्यत्वी गकार इत्यादिभत्यवेनानित्यत्विद्विदिश्येः। मत्यभिद्या च तत्वातीयनाविषयिणी । श्रान्यशा घटारेरिप मत्यभिद्या नित्यनापर्नेरिनि॥ ५ ८॥ श्राह्मने।

# पूर्वेसिइसस्वसाभिव्यक्तिरीपेनेव घटसा । ५८ ।

नमु पूर्वविद्वयत्ताकस्थीव शब्दस्य ध्वन्यादिभियाभियाक्तिस्वन्याव-मुत्यत्तिः प्रतीतेविषयः। श्वभियक्तीः ष्टष्टाक्तीः दीपेनैव घटस्वेति ॥ ५८॥ परिषर्ति।

# चत्कार्यसिद्धानायेत् सिद्धसाधनम्। ६०।

जिम्मान्यद्वानागतावश्वात्वागेन वर्तमानावश्वाताभ द्रव्यु-च्यते तदा चत्कार्यचिद्वानाः । ताहश्वनित्यत्वं च वर्वकार्याणामेवेति विद्ववाधनमित्वयः । यदि च वर्तमानतया चत एव द्वानमाव-द्विप्यभिव्यक्तिबच्यते तदा चटाहीनामि नित्वतापितः । का-रणव्यापारेण ज्वानस्विवात्यिन्यतितिविवयत्वैतिक्यादिति भावः ॥ ६०॥ श्वात्वाद्विते पूर्वानुक्तमि वाधकमुपन्यसमीयमित्वेतद्वना-व्याद्वतिन्याः पुनरारभ्यते ।

# नादितमात्मनी जिङ्गात् तद्वेदप्रतीतेः॥ ६९॥

यद्यायामामन्योऽत्यं भेदवाक्यवद्भेदवाक्यात्यपि सनित तथापि नार्द्वेतं नाव्यन्तमभेदः। अजादिवाक्यक्यैः प्रकृतिव्यागाव्यागादि-विक्वेभेद्रस्मेव विद्वेरिक्यथः। न स्राव्यन्ताभेदे तानि विक्वान्युप-पद्यन्ते। अभेदवाक्यानि तु साम्यादिश्वव्येकवाक्यतयाविधम्यादि-खन्तपाभेदपरत्रये।पपद्यन्ते। अभिमानादिनिष्टन्त्यव्ययामुपपन्यापि तत्परत्वावधारणाञ्चिति॥ ६९॥ श्रात्वनासभेदे विष् वाधवमुक्तम्। श्रात्ववेदं ववं बद्धवेदं ववेतिति श्रुक्तात्वनाऽनात्वभिरद्देते तु मत्यश्चमपि वाधकमसीत्वास्।

#### नानातानापि प्रताचनाधात्॥ ६६॥

श्वनातानापि भोग्यपपश्चेनातानेः नादैतं प्रवश्चेषापि वाधात्। श्वातानः वर्षभोग्याभेदे घटपटयोदप्यभेदः स्थात्। घटादेः प्रश्चक् भिसाताभेदान्। स स भेद्यास्वप्रवश्चवाधित इत्यर्थः॥ ६२॥ शिखावृद्विश्वाय प्राप्तमप्यश्चे विश्वद्यति।

#### नेशाभ्यां तेनैव। ६३।

चभाश्यां वमुचिताभ्यामप्याकानाकश्यां नाक्यमाभेदक्वेनैत हेतु-द्येनेक्यः ॥ ६६ ॥ नम्बेदमास्त्रेवेदमिक्यादिश्रुमीनां का स्रश्तितिक तकार ।

#### खन्यपरत्वमविवेकानां तन । ६४ ।

श्रविवेकानामविवेकिपुरुषान् मित तवाद्देते अयपरावमुपावनार्ध-कानुवाद दल्लार्थः। लेखे दि श्रदीरश्रदीरिणोर्भी म्यभोक्नो खा-विवेकेनाभेदी व्यवद्वियते उद्दं मीरी ममाला भट्टरेन दल्लादिः। श्रतसमेव व्यवदारममूद्ध तानेव मित तथीपासनां श्रुतिविद्धाति सत्तश्रुद्धाद्यश्रीमिति। श्रत एव परमार्थदशायामुपाख्यानामालालं मित्रिधित श्रुतिः।

> यनान्या न मनुते थेनाज्ञमैना मतम् । तदेव बच्चा त्वं विज्ञि नेदं यदिद्मुपासते॥

द्रवादिनेति ॥ ६४ ॥ स्कृत्स्वादिनां जगदूपादानकार्यम्ब

#### नाताविद्या नेश्यं जगहुपादानकार्षं नि:सङ्ग-लात् ॥ ई ५ ॥

केवस श्रात्मा श्रात्माश्रिता वाविद्या समुश्चितं वा कपालद्य-वदुभयं न जगदुपादानं सस्मवित । श्रात्मने। अल्लाल्यात् । सङ्गाल्यो दियः संवेगाविश्रेषस्त्रेनेव द्रव्याणां विकारे। भवित । श्राते। स्वेता-त्वात् केवलस्यात्मने। दित्तीयस्य ने।पादानत्वं नाविद्याद्वारापि सस्मवित । श्रमञ्जलेनाविद्यायोगस्य मागेव निरस्तत्वात् । मत्येको-पादानत्ववदेवे।भयोपादानत्वमप्यसङ्गत्वादेवासस्भवीत्वर्यः । यदि श्राविद्या द्रव्यक्षपा पुरुषात्रिता गगने वायुवदिस्यते तदात्माद्वैत-श्रानः । तथा महातिरेव सेति सिद्धसाधनं त्र । ताद्यं श्राविभा-गेनादेतमस्याकमपीष्टमेव । सदेव सीन्येदमग्र श्रासीदेकमेवादि-त्रीयं बद्धात्यादिशुत्यापि श्राविभागक्यमेवाद्वेतं प्रतिपाद्यते । न तु तिद्वतीयमस्त्रि तत्राऽत्यद्विभक्तं यत् पद्यदिति श्रुत्वन्तरात् । तथा श्राक्तम् ।

> श्राचीज्ञ्वानमयोऽप्यर्थे एकमेवाविकस्थितम् । तयोरेकतरे। द्यर्थः प्रक्षतिस्थोभयात्मिका ॥ द्यानं त्वत्यतमा भावः पुरुषः साऽभिधीयते ।

द्रितं । श्रविकल्पितमविभक्तम् । तसाद्वेदान्तानामसण्डात्माः देतं नार्थः । तथाप्याधुनिका वेदान्तिनोऽबत्यपूर्वपश्चनातमेव बद्धानीमांसासिद्दान्ततया कल्पयन्ति । तत् तृ बद्धास्त्रवानुक्रत्वेन प्रत्युत तद्दिरोधेन श्वासाभित्तवेव निराष्ट्रतमिति । श्रव च बद्धानीमांसासिद्धान्तो न दूष्यते । श्रिपतु वेदान्तेष्वापाततः सस्भावितोऽर्थे एव निराक्रियत इति स्वर्तव्यम् । एवमुश्ररस्केष्वपि ॥ ६५॥ मकाश्चरूप श्रास्त्रीत स्वयं सिद्धान्तिनं तव सत्यं विश्वानमानस्य बद्धाति श्रुतेरानन्दे।ऽप्याक्षानः स्वरूपमिति पूर्वपश्चं निराकरोति ।

# नैकखानन्दित्रपत्ने द्योर्भेदात् । ६६ ।

एक धर्मिण श्रानन्द्चे तन्यो भयरू पतं न भवित दुःख ज्ञानका ले सुखाननुभवेन सुख ज्ञानयो भेंदादित्यर्थः। न च ज्ञानविशेषः सुखमिति वर्त्तुं शक्यते। श्रात्म खरूप ज्ञानस्या खण्डत्वात्। श्रत एव
चेतन्यानुभवका ले सुखस्यावरणमि वर्त्तुं न शक्यते। श्रखण्डत्वेनानन्दावरणे दुःखं ज्ञानाभीत्यनुभवानुपपणेः। न ज्ञात्मने देश्वभेदेशि येनानन्दांशावरणे अपि चेतन्यांशो भायादिति। न च श्रुतिबलेने ते अप्तर्भा इति वाच्यम्। नानन्दं न निरानन्दिमत्यादिश्रुत्यादुःख मसुखं ब्रह्म भूतभव्यभवात्मक नित्यादिश्रुत्याः
दुःख मसुखं ब्रह्म भूतभव्यभवात्मक नित्यादिश्रुत्याः
स्थापि प्रतिपादितत्वेन तर्कस्थैवाका दर्त्त्यत्यादिति। ६६॥ नन्येवमानन्द्रक पताश्रुतेः का गतिस्ववादः।

# दु:खनिवृत्तेगाय: । ६० ।

दुःखनिष्ठत्त्वात्मिनि त्रीत त्रानन्द्यन्दे। गीण द्रव्यर्थः। तदुक्तम्।
सुखं दुःखसुखात्वय द्रति। न निरानन्दिमिति त्रुतिस्त्वीपाधिकानन्दपरा सत्वयद्भन्यत्वादित्रुतिबदिति। यत् तु निक्पाधिमियस्त्रेनात्मनः सुखक्ष्यत्वानुमानं किस्तिदाद। तत्त्व। दुःखाभावक्ष्यत्यापि प्रेमेापपत्तेः। सुखत्वादिवदात्मत्वस्वापि प्रेमप्रवाजकत्वास्।
स्त्रव्यापरसुखेऽपि प्रेमापत्तेरिति॥६०॥ गीणप्रयोगे वीजमादः।

# विमुक्तिप्रशंसा मन्दानाम् । ६८॥

मन्दानज्ञान् प्रति दुःखनिष्टित्तिस्पामात्मस्रस्पमृत्तिं सुखलेन त्रुतिः स्तिति परोचनार्थमित्वर्थः ॥ ६०॥ श्रनःकरणोपपनेः पूर्वी-क्ताया श्राञ्जस्थेनेापपनये मनोवैभवपूर्वपञ्चमपाकरोति ।

न व्यापकलं मनसः करणलादिन्द्रियलाद्वा ॥ ६८॥ मनसेऽनःकरणसामान्यस्य न विभुतः करणलात्। वास्यादिः

वत्। वाश्वन्देः व्यवस्थितविकस्थे। इन्द्रियत्वास्यन्तः करणविश्वेषस्य स्वतीयस्य न विभुत्वनित्वर्थः। देहव्यापिद्यानादिकं तु मध्यमपरि-माणेनवे।पपद्यत इति ॥ ६८ ॥ श्रवापयोजकत्वश्रद्धायामनुकूल-तर्कमाइ।

सिववाद्गितियुते: । ७०।

श्राताना ने ने नामान्य प्रमान निर्माण क्षाताना ने निर्माण क्षाताना निर्मा

#### न निर्भागतं तद्यागाङ्गरवत्। ७९।

तक्कव्दः पूर्वस्व खोन्द्रियं परास्त्रश्चित । मनसे न निरवयव-त्वम् । श्रनेकेन्द्रियेष्ट्वेकदा योगात् । किन्तु घटवन्त्रध्यमपरिमाणं सावयविमत्यर्थः । कारणावस्थं श्वालः करणमण्वेवेति वेश्यम् ॥ ७९॥ मनःकालादीनां निकालं प्रतिवेधित ।

#### प्रक्रातिपुरुषयोरन्यत् सर्वमनित्यम् ॥ ७२ ॥

सुगमम्। कारणावस्यं चान्तः करणाकाशादिकं मक्कति रेवेर-च्यते। न तु मनश्राद्कं व्यवसायाद्यसाधारणधूर्माभावात् ॥ ७२॥ ननु।

मायां तु मक्तिं विद्यान्माविनं तु महेन्यरम्। श्रक्यावयवभूतेन्तु व्याप्तं सर्वमिदं जगत्॥

इ.बारिश्रुतिभिः पुस्रक्रकोरपि सावयवत्वाद्नित्वत्वितित तवाइ।

न भागकाभा भागिना निर्भागत्वसुते: । 🅦 🤾 🎚

भाक्तिनः पुरुष्यः प्रभानस्य पात्रवे। न युज्यते तिरुवयव-त्वश्रते:।

#### निष्कृतं निष्कृतं शानां निरमद्यं निरम्ननम्।

इत्यादिनेत्यर्थः। उत्तत्रुनिचाकाशजखयोरिव पिनापुत्रचेनन-योरिव च विभागमानेषांशांशिभावं नेष्यतीति॥ ७६॥ दुःख-निष्टिचिनेच्च इत्युत्तं तद्वधारणाय तन मेव्चे परेषां मनानि निराकरोति।

# नानन्दाभिव्यक्तिमं क्तिनिधेमेखात्। ७४।

श्रातान्यानन्दरूपे। अधिवातिक्षय धर्मी नासि सर्पं च नित्यमेवेति न साधनसाध्यम्। श्रता नानन्दाभिव्यक्तिर्ने ख दत्वर्धः ॥ ७४॥

#### न विशेषगुथी। व्हित्तिसद्दत् । ७५।

श्रीषविशेषगुणे। च्हेरोऽपि न मुक्तिस्तद्दन् निर्धर्मस्वादेवेष्यथे: । ननु तर्षि दुःखनिर्द्धानिर्देव कथं मास्त उक्तो दुःखाभावस्यापि धर्मेन्वादिति चेत्र । श्रसाभिभी म्यतासम्बन्धेनेव दुःखाभावस्य पुरुषार्थ-तावचनादिति ॥ ७५ ॥

# न विशेषगतिनिष्क्रियसः । ७६।

ब्रह्मचेकातिरपि न मोचः। श्रात्मने निष्क्रियत्वेन गणभा-बात्। चिष्क्रश्ररीराभ्युपगमे च न माची घटत रत्यर्थः॥ ७६॥

#### नाकारोपरागोच्छित्तः चिषकत्वादिदोषात्। ७०।

चणिकचानमेवाता तस्य विषयाकारता बन्धसादायनास्योप-रागस्य नाशो मेाच रति यद्यास्तिकाततं तद्रि न। चणिक-सादिरोषेण मेाचस्यापुरुषार्थसादित्यर्थः॥ ७७॥ नास्तिकस्यैव मृक्तान्तरं दूषयति।

#### न सर्वे चिक्तिरपुरवार्यका दिहे। वात् । ७८ ।

चानरूपखातानः सामध्येणैनोच्छित्तिरपि न मोचः। चाताना-चस्य लेकि पुरुषार्थत्वादर्भनादिभ्य द्रत्यर्थः॥ ৩८॥

#### एवं शून्यमपि । ७८ ।

द्वाने द्वेयात्मकाखिनमपद्मनाशे। (येवमात्मनाशेनापुरुषार्थेत्वा-त्र मेत्व इत्यर्थ: ॥ ७९ ॥

#### संवागाय विवागाना इति न देशादिसाभे। पि। ८०।

महा हरेश धनाषु नादिश्वाम्यमपि न मोची यतः।

संवेशास्त्र विवेशाना मरणानां च जीवनम्।

इति श्रूयत इत्यर्थैः। तथा च विनाशित्वात् खाम्यं न मुक्ति-रिति ॥ ८० ॥

#### न भागियागा भागस्य । ८९ ।

भागसांत्रस्य जीवस्य भागिन्यंशिनि परमात्रानि खये। न मेाचः। वंयोगा दि वियोगान्ता दृत्युक्तदेतेः। द्रेश्वरानम्युपग-माच। तथा स्वयस्यापुरुषार्थत्वाचेत्यर्थः॥ ८९॥

#### नाणिमादियागे। प्यवस्यं भावित्वात् तदुच्छित्ते-रितरयोगवत् । ८२ ।

श्रीणमाद्यीश्वर्यसम्बोद्धिन मृक्तिः । ऐश्वर्यानारसम्बद्धेव तस्यायुष्क्रेदनियमादित्वर्थः ॥ ८२ ॥

#### नेन्द्रादिपदये।गे। पि तद्दत्। ८३।

इन्द्राद्यैत्र्यवाभोऽपि न मुक्तिरितरैत्र्यर्थवत् चयिष्णुत्वादित्वर्थः ॥ प्रकृ ॥ इन्द्रियाणामा इक्कारिकत्वं यहुक्तं तन परविप्रतिपत्तिं निराकरोति ।

#### न भूतप्रक्रतित्विमिन्द्रियाणामा इक्कारिकत्व युतेः। ८४।

सुगमा योजना। पूर्वं चैतद्याख्यातम्॥ ८४॥ श्रक्त्यादिकमिप त्रस्वमस्तीत्वाश्ययेन परेषां पदार्थमितिनयमं तत्र्याबद्यानात्र्युतिं च निराकरोति।

# न षट्पदार्थनियमसद्वीधासुत्तिः। ५५॥

द्रवागुणकर्मनामान्यविशेषमनवाया एव पराधा इति यद्वेशेषि-काषां नियमे। यस तज्ज्ञानान्से। इत्यन्युपगमः । सेऽमा-माणिकः। श्रक्ताद्यतिरेकात्। एथियादिनवद्रयेभ्यः प्रक्ततेरति-रेकाचेत्यर्थः। गन्धादिमच्चेनेव हि एथियादिव्यवहारे। गन्धादिस्य साम्यावस्थायां नान्ति। श्रतः एथिवीत्वादिजातिरिप घटत्वादि-वत् कार्यमावष्टानिरिति। तदुक्तम्।

नाहे। न राजिने नभे। न भूमिनाचीत् तमा ज्योतिरभूत चान्यत्। शब्दादिबुङ्गाद्युपलभ्यमेकं प्राधानिकं ब्रह्म पुनांस्तदाचीत्॥

इति ॥ प्रथ ॥

#### षे। हमाहिष्य खेवम् । द है।

न्यायपाशुपतादिमतेषु षे। उशादिष्विप न नियमे। न वा तन्माव-श्वानान्मुक्तिः। उत्तरूपेण पदायोधिक्यादित्यर्थः। श्रक्षान्मते तु नित्यं पदार्थद्वयमेव। नित्यानित्यसाधारणास्तु पदार्थाः पर्चावंश-तिरेवेति नियमः। पर्चावंश्वतिद्वयेष्वेव गुणकमेनामान्यश्वक्यादी-मामन्तर्भाव द्ति॥ ८६॥ पर्चभूतानां पूर्वे। त्रकार्थत्वो। पपन्यथं वैशे-विकाद्यस्युपगतं पार्थिवाद्यणुनित्यत्वमपाकरे। ति।

नाणुनित्यता तत्कार्यत्वश्रुते: । ८० । प्रथियाद्यणूनां नित्यता नान्ति तेषामणूनामपि कार्यत्वश्रुतेरिः त्वर्थः। यद्यप्यकाभिः वा त्रुनिर्न दृष्यते काललुप्तव्यदिना तथा-पाचार्यवाक्यान्त्रमुखारणाचानुमेवा। वथा मनुः।

श्राच्या माना विनाशिन्या दशाधानां च या: स्नृता:। ताभि: साङ्गीनदं सर्वं सन्भवत्वनुपूर्वशः॥

इति । दशाई । नां पृथियादिपञ्चभूतानाम् । न चाव वाक्ये-ऽण्यब्देन द्युणकाद्येव ग्राम्यमिति वाच्यम् । चङ्कोचे ममाणाभा-वादिति । चवाणुश्रव्दे । भूतपरमाणुपर एव । वैशेषिकाद्यभिमतं च तस्य नित्यत्वमनेन स्वेण निराक्रियते । न त्वणुपरिमाण्ड्यसा-मान्यस्य नित्यत्वं रजींगुणस्य चाञ्चस्यानुरोधेनाणुत्विषद्वे । मध्य-मपरिमाणत्वे नित्यत्वस्य विभृत्वे च क्रियाया चनुपपनेरिति ॥ ८०॥ ननु निरवयवस्य परमाणे । कथं कार्यत्वं घटते तवाह ।

#### न निभावलं कार्यलात्॥ ८८॥

श्रुतिसिङ्ग कार्यत्वान्य या गुण्या प्रथिया द्वाणूनां व निरवय-वत्विमित्यर्थः। श्रुत एव तत्वा वा स्य स्वान्य स्वाप्ये पार्थिवा द्वाणून् नामवयवा इति पातञ्ज्ञ व आयो वा सहेवैः प्रतिपादितम्। प्रथिवी-परमाणु जेवपरमाणु रित्यादि यव द्वार स्तु प्रथि वा दिति। परमाये पेव। श्रुतः प्रकृतिपर्यन्तमणु त्वे उपि न स्वतिरिति। यद्वपि तत्वा वे द्विप सन्धाद्वस्ति तथापि तस्या प्रव्यक्षत्तवा न प्रथि-वोत्वादिनियानकत्वम्। बङ्खानस्यादे रेव प्रथिवीत्वादिसिङ्कः। श्रुते न तत्वा वाणि प्रथि याद्यः। तेषु च स्वत्वाभूत्यव दारो भूतमा स्वात्वार्यः। तेषु च स्वत्वाभूत्यव दारो भूतमा स्वात्वार्यः द्वायमा स्वात्वार्यः प्रवितिपु स्वमा-स्वात्वारे न सन्धावति स्वस्य द्वायमा स्वात्वार हेत् स्वादिति नास्ति-कास्त्रे निराकरोति।

#### न रूपनिवम्बनात् प्रत्वचनित्रमः । प्रदे ।

क्पादेव निमित्तात् मह्यचतित नियमे नास्ति । धर्मादिनापि साचात्कारसम्भवादित्वर्थः । व्यञ्जकानियमस्याञ्जनादे इष्टलेना-देशवत्वात् । श्रते विद्देववाकिकमत्वचं मत्येवे द्वृतक्षं व्यञ्जक-मिति भावः॥ प्रशा नन्येवं किमणुपरिमाणं वस्त्वस्ति न वेत्वाका-ञ्चायां परिमाणनिर्णयं करोति ।

#### न परिमाणचातुर्विश्वं द्वाभ्यां तद्यागात् ॥ ६०॥

श्रण महही हं दुस्तिति परिमाणचात्रविध्यं नास्ति। द्वैविध्यं तु वर्तत एव। द्वाभ्यां तद्वीगात्। द्वाभ्यामेवाणुमहत्परिमाणाभ्यां चातुर्विध्यस्मवादित्वर्थः। महत्परिमाणस्यावान्तरभेदावेव हि दुस्त्रीची। श्रन्यथा वक्रादिरूपैः परिमाणानमध्यस्त्रादिति। तवासात्रयेऽणुपरिमाणमाकाश्रस्य कारणं गुणविशेषं वर्जीयताः भूतेन्द्रियाणां मूलकारणेषु चन्द्वादिगुणेषु मन्तव्यम्। श्रन्यव यथा-योग्यं मध्यमादिपरममहन्त्वान्तपरिमाणानि तानि च महन्तस्यीवा-वान्तरभेदा दृति॥ ८०॥ पुरुषेकत्वं सामान्येनेति कण्डत एवान्तं प्रक्रतेरकत्वं सामान्येनेत्वर्थाहुकां तद्धं सामान्येषु नास्तिकविप्रति-पन्ति निराकरोति।

#### म्मनित्यतेऽपि स्थिरतायोगात् प्रत्यभिद्यानं सामा-न्यस्य। ६९॥

व्यक्तीनामनित्यत्वेऽपि च एवायं घट इति खिरतायोगेन यत् प्रत्यभिद्यानं तत् वामान्यस्य वामान्यविषयकमेव तत् प्रत्यभिद्यान-मित्यर्थः ॥ ८९॥ तस्त्राद्य वामान्यापनापे। युक्त इत्यादः ।

#### । साङ्ग्रमवचनभाष्यम् ।

#### न तरपणापससात्। ६२।

नुगमम्॥ ८२॥ मन्यतद्याष्ट्रणिकपेणाभावेनीय प्रवाभिन्ने।पपाद-मीया सेव च सामान्यसन्दार्थे।ऽस्तृ तवाइ।

#### नान्यनिष्टत्तिरूपत्वं भावप्रतीते: । ८३।

व एवायमिति भावप्रत्ययात्तिष्ठत्तिरूपतं न सामान्यस्थेत्वर्थः। श्रन्यथा दि नायमघर इत्येव प्रतीयेत । किञ्चान्यवाष्ट्रत्तिश्रन्दस्या-घरवाष्ट्रत्तिरित्वर्थे। वान्यः। तवाघरतं घरसामान्यभित्तत्वमिति सामान्यास्युपगम एवापतित इति ॥ ८३॥ ननु साहश्यनिबन्धना प्रत्यभिद्या भवित्यति तवाद ।

#### न तत्त्वान्तरं साहत्रयं प्रत्यचीपस्थे: । ६४ ।

भूयोऽवयवादिवानान्यादितिरिक्तं न वाहत्र्यमिन्तः प्रत्यच्चतः एव वानान्यक्रपत्रयोपनस्मादित्ययैः ॥ ८४॥ ननु स्वाभाविकी शक्ति-रेव वाहत्र्यमन्तु न तु तत् वानान्यमित्याशक्कानपाकरोति ।

# निजश्त्रयिभिव्यक्तिर्वा विशिष्टात् तदुपख्येः ॥ ६ ॥ । वस्तुनः खाभाविकश्तिविशेषोत्पादे। ऽपि न साह्ययं श्त्र्युपलिक्ष्तिः साह्ययोपलक्षेविलचण्यात्। शक्तिज्ञानं हि नान्यभिक्षानसान् पेचं साह्ययज्ञानं पुनः प्रतियोगिज्ञानमपेचते ऽभावज्ञानविति ज्ञानयोविलचण्यामिव्यर्थः। किन्च भिष्णः श्राक्तिसान्यं न साह्ययं वाल्यावस्थायामि युवसाह्ययापनेः। किन्तु युवादिकालीनः श्रिक्तिविशेषो युवादिसाह्ययामिति वक्तवं तथा च प्रतिवाह्यनन् श्रिक्तिविशेषो युवादिसाह्ययामिति वक्तवं तथा च प्रतिवाह्यनन् श्रिक्तिव्यनापेचया सर्वव्यक्तिसाभारणीकसामान्यकल्यनैव युक्तेति॥ ६॥ ननु तथापि घटादिसञ्ज्ञकत्वमेव घटादिव्यक्तीनां साहय्यन् मन्तु तवाह।

#### न सञ्ज्ञासज्ज्ञिसम्बन्धोऽपि। ६६।

यथोक्तः सञ्ज्ञासञ्ज्ञिनोः सन्नन्धोऽपि न साहश्यं वैशिष्ट्यात् तसु-पलक्षेरेनेत्वर्थः। सञ्ज्ञासञ्ज्ञिभावमजानतेऽपि साहश्यद्वाना-दिति॥ ९६॥ श्रपिच।

#### नं सम्बन्धनित्यते।भयानित्यत्वात् । ८०।

यञ्चायिञ्चनेरिनिद्यालात् तद्यम्यस्थापि न नित्यता। स्नतः कथं तेनातीतवस्तु याद्दस्यं वर्तमानवस्तुनि स्वादित्वयः॥ ८७॥ ननु यमन्यनित्यत्वेऽपि यमन्ये। नित्यः स्वात् किमन वाधकं तवाह।

#### नातः सम्बन्धाः धर्मिग्राइकमानवाधात्। ८ 🗷 🛭

काराचिकविभागे संखेव सन्तन्धः विध्यति। श्रन्यथा वस्त्यमाण-रीत्वा सक्ष्येणवेषपनी सन्तन्धकत्यनानवकाशात्। स च कारा-चित्रको विभागे न सन्तन्धनित्यत्वे सन्तावित । श्रतः सन्तन्धग्राइक-प्रमाणनेव वाधात्र नित्यः सन्तन्धः दृष्यर्थः ॥ ८८ ॥ नन्तेवं नित्य-योगुणगुणिनोर्नित्यः समवायो नेषपद्येत तवादः ।

#### न समवायोऽस्ति प्रमाणाभावात् ॥ ६६॥

सुगमम्॥ ८८॥ नन् वैशिष्टाप्रवाद्यं विशिष्टवृङ्गन्यथानुपपित्रस्य प्रमाणं तवादः।

# उभयबाप्यन्यथासिद्देने प्रत्यच्यमनुमानं वा ॥ ९ ० ० ॥

चभवनापि वैशिष्ट्राप्रत्यस्थे तदनुमाने च स्वरूपेणैवान्यथासिङ्वेने तदुभयं समवाये प्रमाणिनत्यर्थः । श्रयं भावः । यथा समनाय-वैशिष्ट्राबुद्धिः समवायस्वरूपेणैवेष्यतेऽनवस्थाभयादिति तन प्रत्य-स्वानुमाने श्रन्यथासिद्धे । एवं गुणगुणिपस्तृतीनां विशिष्ट्रबुद्धिरिप

गुणादिसहपेर्षेवेस्नतान्। श्रतस्त्रवापि प्रस्नश्चानुनाने श्रन्यथा-विद्वे इति । नन्ते वं वंशेगोर्डिप न विद्धाति भूतलाही घटादिमत्य-यसापि चरूपेणवान्यवासिद्वेरिति चेत्र । वियागकानेऽपि भूतन घटथोः चरूपतादवस्थीन विशिष्टबुद्धिप्रवङ्गात्। समवायस्थे च समवेतस्य करःपि खात्रयवियोगोः नास्तोति नायं रोषः। कञ्चित त् तादाक्रयसम्बेनान समवायखान्यवासिद्धिमार तम्। मानभेदात्। तादात्रयं द्वान नात्यन्तं वंत्रत्यम्। गुणिवियोगेऽपि गुणिसस्वात्। वैशिष्टामत्वयासः। किन्तु भेदाभेदवुद्विनियामकः सम्बन्धविश्वेष एवाग्रह्मा वक्तवाः। तथा च तस्य समवाय इति वा तादाक्रयमिति वा नाममावं भिन्नम् । सम्बन्धिद्वयातिरिक्तः सम्बन्धन्तु चिड्ड घवेति। वदि च तादात्रयं चक्पमेवाच्यते तदां साभिराप तहेवाक्तमिति यन्द्रमावभेद इति ॥ १००॥ महातेः चीभात् महा-तिपुरुषसंयोगस्तसात स्षितिति सिङ्गानः। तवार्थं नास्तिका-नामाचेपा नास्ति चीभाख्या कस्यापि क्रिया सर्वे वस्त चणिकं बन्नात्पद्यते तन्नेव विनम्सतीत्वता न देशान्तरसंघानार्ज्या क्रिया सिज्जानीति तबाह।

#### नानुमेयलमेव क्रियाया नेदिष्ठस्य तत्तद्वतारेवा-पराच्चप्रतीते:॥९०९॥

न देशान्तरसंवागादिना क्रियाया श्रनुमेयत्वमेव। यतो मेदि-ष्टस्य निकटस्यस्य द्रष्टुः क्रियाक्रियावताः प्रश्वचेणापि प्रतीतिरिच्च ष्टचचलतीत्वादिरिव्यर्थः ॥ ९०१ ॥ द्वितीयाध्याये श्रीरस्य पास्त्रमीतिकत्वादिक्पैर्मतभेदा एवाक्रा न तु विश्वेषोऽवधृतः। श्रवापरपर्द्धं प्रतिषेधति।

# न पाच्चभौतिकं शरीरं बह्ननामुपादाना-योगात्॥ ९०२॥

बक्कनां भिद्यजातीयानां चोपादानतं घटपटादिखाले न इष्ट-मितिः सजातीयमेवोपादानम्। इतरच भूतचतुष्टयमुपष्टमाक्किन-त्याण्येन पाच्चभौतिकव्यवदारः। एकोपादानकत्वेऽपि एथियोवेा-पादानं सर्वेण्यरीरस्थेति वद्यति॥ १०२॥ स्थूलमेव ण्यरीरिमिति केचित् तिच्चराकरोति।

#### न स्थूलमिति नियम स्थातिवास्तिस्थापि विद्य-मानलात्॥ ९०३॥

इन्द्रियाश्रयत्वं श्ररीरत्वम्।

यम्मूर्ववयवाः सःचारतस्येमात्यात्रयनि घट्। तसाच्छरीरमित्याङसस्य मूर्तिं मनीषिषः॥

द्रित मनुवाक्यात्। एतादृशं च श्रीरं खूलं प्रवाचमेवेति न नियमः। कृतः। श्रातिवाद्दिकस्याप्रव्यच्तत्या स्वचास्य भातिकस्य श्रीरान्तरस्यापि सम्वादित्यथः। लेकि। खोकान्तरं लिङ्गदे हमित-बाद्यमौत्यातिवादिकम्। भूताश्रयतां विना चिदादियहुमनाभा-वस्य प्रागेवेक्तित्वात्। ददं च स्वतं तसीव साष्टीकरणमानार्थम्। लिङ्गस्य च श्ररीरत्वं भागाश्रयत्या पुरुषमितिबन्दाश्रयत्या वेति बेध्यम्। श्रातिवादिकश्ररीरे च प्रमाणम्।

श्रुषुष्ठमातः पुरुषो (न्तरास्मा वदा जनानां सृद्ये विद्वविष्टः। श्रुषुष्ठमातं पुरुषं निञ्चकर्षे बलाखनः।

इति श्रुतिस्नृती। न हि चिङ्गाशरीरस्य सक्तवशरीरवापिनः

खतीऽङ्ग्रहमानसं सक्सनि। यम प्राधारसाङ्ग्रहमानस्वमर्थात् सिद्धाति। यथा दीपस्य सर्वगृह्यापित्वेऽपि किलकाकारत्वं तेल-नत्वे।दिस्रक्कांशस्य दशोपिर सिम्पण्डितस्य पार्थिवभागस्य किल-काकारत्या तथेव लिङ्गदेहस्य देह्यापित्वेऽप्यङ्गुष्ठपरिमाणत्वं स्रक्षाभूतसाङ्गुष्ठपरिमाणत्वेनान्मेयिर्मित ॥ ९०६॥ गोलकेभ्यो-ऽतिरिक्तानीन्द्र्याणि पागुक्तानि तदुपपादनायेन्द्र्याणामपाञ्च-प्रकाशकत्वं निराकरोति।

#### नाप्राप्तप्रकाशकत्वमिन्द्रियाणामप्राप्तेः सर्व-प्राप्तेवा ॥ ९०४ ॥

ं खासम्बद्धार्थानी स्थिता न प्रकाशयिन । श्रप्राप्तः । पदीपादी-नामप्राप्तप्रकाशकत्वादर्शनात् । श्रप्राप्तप्रकाशकत्वे व्यवहितादि-सर्वेवस्तुप्रकाशकत्वपसङ्गाचेव्यर्थः । श्रतो दूरस्थस्य गिद्धमन्यार्थे गोलकातिरिक्तमिन्द्रियमिति भावः । करणानां चार्थप्रकाशकत्वं पुरुषे प्रथमपेणद्वारेव । खते । अख्वात् । द्रपेणस्य मुख्यकाशकत्वं वत् । श्रय वार्थपतिविन्ने द्रुष्टणमेवार्थप्रकाशकत्वमिति ॥ १०४॥ नन्वेवं चसुषस्ते जसत्वमेव युक्तं ते जस एव किरणक्षेणाशु दूराप-सर्पणद्श्रनादिति श्रङ्कां निराकरेगित ।

# न तेजोऽपसपेषात् तेजसं चचुर्रित्ततस्ति है:। १०५।

तेजसे। उपस्पेण दृष्टिनित क्रत्वा तेजसं चचुने वाच्यम् । कृतः । स्नित्तं ज्ञासे विद्याप्ते । प्राण्यतेजसत्ते उपाणवदेव क्षणिभेदेन। पस्पेणोपपनिरित्ययः । यथा हि माणः स्रीरमसन्त्राज्येव नासायाद्वद्धिः कियद् रं माणनाच्यः विच्यापसर्ति । एवमेवातैजसद्व्यमि चचुद्दसमन्त्राज्यापि वच्याच्यापि पामविश्रेषण क्षादित्येव दूरस्यं स्र्यादिकं मत्यपसरे-दिनि ॥ ९०५॥ नन्वेवस्भृतवृत्तीः कि ममाणं तवाद्य।

# प्राप्तार्थप्रकाशिकक्षाद्वृत्तिविद्धिः । ९०६॥

सुगमम् ॥ ९०६ ॥ देसमपरित्यञ्चापि गमने।पपत्तये हक्तेः सरूपं दंशेयति ।

#### भागगुषाभ्यां तत्त्वानारं दृत्तिः सम्बन्धार्थं सर्प-तीति ॥ ९०७ ॥

सन्याचं सप्तीति हेते। चनुराहेभी गो विस्कृ विष्कृ विद्यक्तां शे क्यादिवहु चन्न व हिनः। किन्तु तदेवदेशभूता भागगुणाभ्यां भिन्ना हिनः। विभागे हि सित तहारा चनुषः स्वीदिसम्यो न घटते गुणत्वे च सप्णात्वित्रयानुपपन्नेरित्यर्थः। एतेनबृह्विहिन्दिप पदीपश्चित्वावहृत्यक्प एव परिणामः चन्कृतयाचीकारतो द्वाही निर्मेणवस्त्रवदिति सिद्वम्। १०७॥ नम्बेवं हनीनां ह्वात्वे क्यिनक्कादिक्पबृह्विगुणेषु हन्तिव्यवहारक्षनाह।

#### न द्रव्यनियमसाद्यागात्। १०८।

हिन्द्रियमेवेति नियमे। नास्ति। कुतः। तद्योगात्। तत्र हनी योगार्थसत्तात्। हिन्देतेनजीवन इति हि योगिकोऽयं श्रव्दः। जीवनं च खिखितिहेत्यापारः। जीवबलमाणधारणयोरित्यनु-श्रासनात्। वैश्वहन्तिः श्रूदृहिन्तित्यादियवहारास् । तत्र यथा द्र्यक्ष्पया हत्त्या बुद्धिजीवित तथेक्हादिभिरपीति तेऽपि हन्तयः सर्वनिरोधेनैव चिन्तमरणादित्यर्थः॥ ९००॥ इन्द्रियाणां भाति-कत्वस्थापि अवणात् कदाचिक्षोकविशेषभेदेन अतिव्यवस्था श्रद्धीत तवाहः।

न देशभेदेऽप्यन्योपादानतासादादिवन्नियमः ॥ ९०८॥ न ब्रह्मनेकादिदेशभेदते।ऽपीन्द्रियाणामचङ्कारातिरिक्तोपादा- नकारं किन्तुवारारीनां भूनीकाशानानिव वर्षेषामेवासङ्कारिक-स्वनियमः। रेशभेरेनेकाश्चेव निष्णाश्चरीरस्य सञ्चारमानश्चवणा-रिष्णार्थः॥ ९०८॥ नन्येवं भानिकत्वश्चृतिः कथमुपपद्यमां तन्तासः।

#### निमित्तव्यपदेशात् तद्यपदेशः । ९९०।

निमिन्तेऽपि प्राधान्यविवच्चयोपादानत्वचपदेशो भवति। यथे-स्वनादग्निरिति। स्रते। भूतोपादानत्वचपदेश इत्यर्थः। तेजस्रादि-भूतोपष्टस्थेनैव हि तदनुगताहद्वारास्च्वरादीन्द्रियाणि सस्थ-वन्ति। यथा पार्थिवापष्टस्थेन तदनुगतात् तेजसेऽग्निभवतीति। सन्नमयं हि साम्य मन इत्यादिश्रुतिच्चदुक्तयुक्तिस्वाव प्रमाणम् ॥१९०॥ स्थूजश्ररीरगतं विशेषं प्रसङ्गादवधारयति।

#### अग्रजाखनजरायुजोद्भिष्यसाङ्गस्थिकसांसिद्धिकं चेति न नियमः॥१९९॥

तेषां खरवेषां भूतानां की प्येष बीजानि भवन्ति। श्राष्ट्रजं जीवजमृद्गिक्जमितित्रुतावण्डजादिक्ष्णं शरीर वैविध्यं प्रायिकाभिप्रायेश्रोतं न तु नियमः। यत जष्मजादि षष्ट्विधमेव शरीरं भवतीत्यद्यः।
तबोष्मजा दन्दश्काद्यः। श्राष्ट्रजाः पित्तवर्षाद्यः। जरायुजा
मनुष्याद्यः। रिद्गक्ता द्यत्याद्यः। सङ्कल्पजाः सनकाद्यः। सांविद्विका मञ्चतपश्चादिविद्विजाः। यथा रक्तवीजशरीरोत्मन्नश्ररीराद्य इति॥१९९॥ शरीरस्थैकमावभूतोपादानकत्यं पूर्वेकिः
मनेनेव प्रसक्षेत्न विश्विष्यादः।

# सर्वेषु प्रथिव्युपादानमसाधारण्यात् तञ्चपदेशः पूर्ववत्। ९९२॥

सर्वेषु प्रशिरेष प्रथियवेगेपादानम्। प्रवाधारखात्। प्राधि-

न्यादिभिष्ठत्वर्षात्। श्रवापि श्रदीरे पञ्च चतुरादिभीतिकत्वव्यप-देशः पूर्वत्। इन्द्रियाणां भीतिकत्ववदुपष्टस्थकत्वनावेणे स्वर्थः ॥ १९१॥ ननु प्राणस्य श्रदीरे प्राधान्यात् प्राण एव देशारस्थ-के। द्रस्तु तवादः।

#### न देशारकास प्राणलिमिन्दियगिताता-त्यिदेः॥ ९९३॥

प्राणी न देशरस्थकः। इन्द्रियं विना प्राणानवस्थानेनान्य-अव्यतिरेकाभ्यामिन्द्रियाणां श्राक्तिविशेषादेव प्राणिसिद्धेः प्राणोः-त्र्यचेरित्यर्थः। श्रयं भावः। करणष्टत्रिरूपः प्राणः करणवियोगे न तिष्ठति। श्रतो स्टतदेशे करणाभावेन प्राणाभावास प्राणोः देशरस्थक इति॥ ९९१॥ नन्वेवं प्राणस्य देशकारणस्ये प्राणं विनापि देशस्यकेत त्रविश्वत त्रवाह।

# भेत्ति रिष्ठानाद्वीगायतनिर्माणसन्यया पूरिभा-वप्रसङ्गात्॥ ९९४॥

भोत्तः प्राणिनेऽधिष्ठानाद्यापारादेव भोगायतनस्य श्रीरस्य निर्माणं भवति । श्रम्यया प्राण्यापाराभावे श्रुक्तशोणितयोः प्रतिभावप्रविष्टात्। स्टतदेश्वदिव्यर्थः। तथा प रवस्त्वारादिकाः पारविश्वेः प्राणो देशस्य निमित्तकारणं धारकत्वादिति भाषः ॥ १९८॥ ननु प्राणसीवाधिष्ठानस्यं सस्भवति व्यापारवन्तात्। न प्राणिनः कृटस्थत्वात्। निर्व्यापारस्थाधिष्ठाने प्रयोजनाभावास्रोति तत्राहः।

स्त्यद्वारा खाम्यधिष्ठितिमेकानात्॥ ९९५॥ देवनिमाणे व्यापारकपमिष्ठानं खामिनस्रोतनस्रोकानाम् वाचात्राचि किन् प्राचक्ष्मस्यदारा। वद्या राजः पुरिनर्ने ख द्याचः। तथा च प्राचयाधिष्ठाद्यतं वाचात् पुरवयाधिष्ठा-द्यां प्राणवंगेगमावेणेति विद्वत्। कुवाबादीनां च्यादिनिर्ना-णेष्वयेवत्। विशेचत्वयं तव चेतनस्य बुद्धादेखाप्प्पगेगोऽचि बृद्धपूर्वकष्टित्यादिति। यद्यपि प्राचाधिष्ठानादेव देषिनर्नाणं तथापि प्राचदारा प्राणिवंगोगोऽप्यपेद्यते पुरुषार्थनेव प्राचिन देष्ट्विभाणादित्याश्चेन भोक्त्ररिष्ठानादित्युक्तम्॥ १९५॥ विम्-क्रमाद्यां प्रधानस्येत्युक्तं प्राक्तन् कथमात्मा नित्यमुक्तो बन्धदर्शनादिति परेवामाद्येषे नित्यमुक्तिमुप्पादिवतुमाषः।

#### समाधिसुषुप्रिमाचेषु ब्रह्मरूपता । ९९६ ।

विश्वति स्वाप्ताति विश्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त

7

चिदाकाश्रीतिभवके नानाकारैरितच्चतः। भीरटनी यह बाह्या चित्रनों पर्श्वयेत्॥ वस्तुतस्तु सदा पूर्णमेकरूपं च चिन्नभः। हिन्त्रभूत्यप्रदेशेषु हत्र्याभावास प्रथित ॥ च बुषो रूपवत् पुंसे। इक्षा इनिर्ह नेतरत्। समाध्यादे च सा नास्तीत्वतः पूर्णः पुनांस्तदा ।

॥ १९६॥ तर्हि कः सुषुप्तिसमाधिभ्यां मोच्चस्य विशेषस्तवाह।

#### द्योः सनीजमन्यत्र तद्दतिः । ९९७।

द्याः समाधिमुषुष्टाः सबीजं बन्धबीजसहितं ब्रह्मत्वमन्यव मेाचे बीजस्याभाव इति विशेष इत्यर्थः। ननु चेत् समाध्यादै। बन्धबीजमिला तर्षि तेनैव परिच्छेदात् कथं ब्रह्मत्विमिति चेन्न। बसवीजस्य कर्मारे सदानीमुपाधावेवावस्थानात्। न तु चेतनेषु पुरुषे च नेषामप्रतिबिबनादिति । जाग्रदाद्यवस्थायां तु बुद्धिष्टनि-प्रतिबिन्नवशादीपाधिके। बन्ध द्रत्यसक्तदावेदितम्। १९७॥ ननु पानञ्जले नद्वाची चासमाज्ञानयोगोः निनीन उत्तः। प्रत कथं सबीज उच्यत इति चेत्र। असम्प्रज्ञाते क्रमेण बीजचया भवती-त्याश्रवेनेय तव निवीजत्वयचनात्। श्रन्थथा सर्वासामेवासमाज्ञा-तयक्रीनां निर्वाजित्वे युत्यानानुपपनिरिति ॥ १९७॥ ननु समाधि-मुष्ति इष्टे ची मेरचे तु कि मनाणमिति नाचिकाचेप परि-इरति।

#### द्रयोरिव त्रयसापि दृष्टलात तु है। ॥ ११ ८॥

वमाधिवुषुप्रिष्टशाणीन मेशचयापि दृष्टत्वादनुनिनत्वात तु द्वीर बुबुत्तिवमाधी एव। किन्तु मेाचोऽप्यस्तीत्वयैः। श्रनुमानं चेत्वम्। षुषुप्तारी ये ब्रह्मभावस्वन्धामिस्त्रगताद्रामादिरोधवद्यादेव भवति। व चेहे। यो द्वानेन नाशितस्तर्धि युषुप्तादिसदृष्ट्यदेवा-वस्ता स्थिरा भवति सेव मेशस्त्र इति ॥ ९९८ ॥ ननु वासनास्त्रः बीजसस्तेऽपि वैराम्यादिना वासनाक्षीस्त्रादर्थाकारा द्वानिः समाधी मा भवतु सुषुप्ते तु वासनामावस्त्रादर्थद्वानं भविष्यत्येवेति न सुषुप्ता ब्रह्मस्पता युक्तेति तवादः।

#### बासनयानथेखापनं देषयोगेऽपि न निमित्तस्य प्रधानबाधकत्वम् ॥ १९८॥

यथा वैराग्ये तथा निट्रारोषयोगेऽपि सित वासनया न खार्थ-खापनं खिषयखारणं भवति। यता न निमित्तस्य गुणीभूतस्य संस्कारस्य बखवत्तरनिट्रारोषवाधकत्वं सस्भवतीत्यर्थः। बखवत्तर एव हि रोषो वासनां दुवेलां खकार्यकुष्टां करोतीति भावः ॥ ९९८॥ संस्कारलेशता जीवन्युक्तस्य शरीरधारणिनित हतीया-श्याये प्रोक्तम्। तवायमाच्चेपः! जीवन्युक्तस्य शन्यरेकिस्यान्यर्थेऽस्य-दादीनामिव भोगा द्वार्यते सेऽनुपपद्मः प्रथमं भागनृत्पाद्यंव पूर्वसंस्कारनाशात् संस्कारान्तरस्य च ज्ञानप्रतिवन्धेन कर्मवर्नुर-यादिति तवाद।

#### एकः संस्कारः क्रियानिर्वर्तको न तु प्रतिक्रियं संस्कारभेदा बद्धकल्पनाप्रसन्तेः॥ ९१०॥

येन वंद्धारेण देवादिश्ररीरभाग श्रारखः व एक एव वंद्धार-खच्छरीरवाध्यस्य प्रारख्यभागस्य वनापकः। व च कर्मबदेव भाग-वनामिनास्था न तु प्रतिक्रिशं प्रतिभागस्यक्ति वंद्धारनानात्वं वज्ञ-स्यक्तिकस्पनाग्रीरवपवक्षादित्यर्थः। कुवाखचक्रभ्रमणस्त्रतेऽस्वेवं वेगाखाः संस्कार एक एव श्रमणसमाप्तिपर्यम्मखायी वेथ्यः॥ १२०॥ छक्किकं शरीरमसीत्युक्तं तत्र बाद्यबुद्धभावास्क्रीरत्वं नास्तीति नास्तिकास्त्रेपमपाकरोति।

# न बाह्यबुद्धिनियमा दृष्णुखालते। विधिवनस्पति-दृषवीर्वधादीनामपि भाक्ताभागायतनत्वं पूर्ववत् । १९९ ।

न बाद्यद्वानं यवास्ति तदेव श्रीरमिति नियमः किन्तु हत्ताः दीनामनः चन्द्वानामि भोक्नुभोगायतनत्वं श्रीरत्वं मन्तव्यम्। यतः पूर्वेवत् पूर्वोक्तो यो भोक्निधिष्ठानं विना मनुष्यादिश्रीरस्य पूर्तिभावस्तद्देव हत्तादिश्रीरेष्विप शुष्कतादिकमित्वर्थः। तथा च श्रुतिः। श्रस्य यदेकां शाखां जीवे। जहात्वय सा श्रुष्यतीत्वादि-रिति। न बाद्यबुद्धिनियम इत्यंशस्य प्रथक्त्रुवत्वेऽपि स्ववद्यमेकी-क्वात्र्यमेव व्यास्त्रियम्। स्वभेदस्तु दैर्ष्यभयादिति बोध्यम्। १२९॥

#### स्रुतेश्व॥ ५२२॥

श्र्रीरजैः कर्मदोषेयाति स्थावरतां नरः। वाचिकैः पश्चिस्त्रगतां मानसैरक्शुजातिताम्॥

द्यादिक्षृतेरिप हचादिषु भेतिश्भोगायतनत्वनिव्यर्थः ॥ ९२२ ॥ ननु हचादिषुष्येवं चेतनत्वेन धर्माधर्मीत्यन्त्रियसुःस्ववादः।

#### न देश्माचतः कर्माधिकारित्वं वैशिष्टाश्रुतेः ॥ ९ २ ३॥

न देशमात्रेण धर्माधर्मीत्पत्तियोग्यत्वं जीत्रस्य। कुतः। वैशि-स्राप्तुतेः । त्राह्मणादिदेशविशिष्टालेनेवाधिकारश्रवणादित्यर्थः। ॥१२३॥ देशभेदेनेव कर्माधिकारंदश्यम् देशतेविध्यमात्त्।

#### निधा नवाषां व्यवस्था कर्महेरोपभागहेरोभय-हेराः॥ ९२४॥

ववाणामुन्तमाध्यमध्यमानां सर्वेद्याणिनां विष्रकारो देखिन भागः। कर्मदेखभागदेशेभयदेश इतीव्यर्थः। तव कर्मदेशः पर-मणींणां भागदेश इन्हादीनामुभयदेश्य राजवींणामिति। त्रव माधान्येन विधा विभागः। त्रन्यया सर्वेद्येव भागदेशवापनेः। ॥ १२४॥ चतुर्यमपि श्रीरमाष्ट्र।

#### न किन्दिरप्यनुशयिनः ॥ ९१५ ॥ विद्यादनुश्यं देशं पञ्चानापानुतापयोः ।

द्दतिवाष्यादनुषयो वैराम्यम्। विरक्तानां श्रीरमेतन्त्रविख-चणिनवर्षः। यथा दन्तानेवजन्तरतादीनामिति ॥ ९२५ ॥ नक्त-खेन्यराभावस्य स्वापनाव परान्युपगतं द्वानेस्वाक्ववादिनिव्यव्धं प्रतिषेधिति।

# न नुज्ञादिनित्यत्वनात्रयविशेषेऽपि वक्रिवत्। ९२६॥

बुद्धिर बाध्यवसायास्या हिनः । तथा च ज्ञानेक्काक्तत्यादीनामात्रयविशेषे परेरीत्र्यरेपाधितयाभ्युपगतेऽपि निव्यत्वं नास्ति । श्रक्षदादिबुद्धिहानोन सर्वेषामेव बुद्धीक्कादीनामनिव्यत्वानुमानात् ।
यथा वैक्षिकविद्धहान्तेनावर धातेश्रदेशिक्यत्वानुमानिव्यर्थः
॥ ९२६॥ श्रास्तां तावज्ज्ञानेक्कादेनिक्यत्वं तदाश्रव ईत्रारेपाधिरेवासिङ्क ईत्रारस्थासिङ्केरिकात श्राष्ट् ।

#### श्रात्रवासिद्वेश । १२०॥

सुगमम् । ९२७ ॥ नन्त्रेवं ब्रह्माण्डादिसर्जनसमर्थं सर्वे झत्वादिकं कथं जन्यं सम्भाव्येतापि लेकि तपच्चादिभिरेवमैन्ध्रयादश्चनादिति तवार ।

### बागसिद्वयोद्धीवधाहिसिद्वितापलपनीयाः॥९२८॥

चै।वधादिविद्विष्टशानीन योगजा श्रयणिमादिविद्वयः स्छा-द्युपयोगिन्यः विद्धानीत्वर्थः॥ ९२८ ॥ पुरविविद्विप्रतिकूलतया भूतचैतन्यवादिनं प्रत्याचष्टे।

### न भूतचैतन्यं प्रत्येकाढ्छेः चांच्त्येऽपि च चांच्त्ये-ऽपि च॥ ९ २९॥

संइतभावावक्षायामि पञ्चभूतेषु चैतन्यं नान्ति विभागकाने मन्त्रेनं चैतन्याइ छेरित्यर्थः। स्वतीयाध्याये चेदं चित्रद्वान्तिविधयोः क्षित्र्वान्तिविधयोः क्षित्र्वान्ति । प्रव च परमतिनराकरणायेति न पानकक्षं देशवायेति। वीचाध्यायसमाप्ति ॥ ९२८॥

खित्रान्तविद्यार्थभाषिणो वे बुदादिनः। पञ्चमे तान् निराज्ञत्य खित्रदानी दवीज्ञतः।

द्रित विद्यानभिचुनिर्मिते कापित्रसाञ्चामवचनस्य भाष्ये परपञ्च-निर्जवाष्ट्रायः पञ्चनः ॥

श्रधायत्र तुष्कीण समस्त्रशास्त्राधं मितश्राय पञ्चनाध्याये पर-पचित्र तिराकरणेन मसाध्येदानीं तमेन सारभूतशास्त्राधं षष्ठाध्या-येन सञ्चलयसुपसंहरित। उक्ताधानां हि पुनस्तशास्त्रो विस्तरे इते शिष्याणामसन्दिग्धानिपर्यस्ते। इततरे। नेधि उत्पद्यत इत्यतः खूणानिखननन्यायादनुक्तयुक्त्यासुपन्यासाच नान पानकक्षं देशस्य।

ख्राता नािचलसाधनाभावात्। ९॥ जानानीत्वेवं प्रतीयमानतया पुरुषः सामान्यतः सिद्ध एवािच वाधकप्रमाणाभावात्। श्रमस्तदिवेकमानं कर्तव्यमिव्यर्थः ॥ ९, ॥ तव विवेके प्रमाणद्वयमाच स्वताभ्याम् ।

### देशदिव्यतिरिक्तोर्खे वैचित्र्यात्। १।

परिणानित्वापरिणानित्वादिवेष्ठस्यादित्वर्थः । प्रक्रत्याद्वावन् परिणानित्वापरिणानित्वादिवेषस्यादित्वर्थः । प्रक्रत्यादवस्तावन् प्रत्यानुमानागनेः परिणानित्वेवं विद्वाः पुरुषस्यापरिणानित्वं तु सदा द्वातविषयत्वादनुनीयते । तथादि यथा चन्नुषो रूपमेव विषयो न सन्निक्षं सान्योऽपि रसादिरेवं पुरुषस्य स्वृद्धित्तिरेव विषयो न तु सन्निक्षं सान्योऽप्यत्यद्वस्तिति प्रव्यस्य स्वृद्धित्ति कृष्ठम् । स्वद्रा स्विभानापनेः । तास्य बुद्धित्त्रस्यो भवति पुरुषस्य मे स्वतः । सर्वद्रा सर्वभानापनेः । तास्य बुद्धित्रस्यो नाद्वातास्तिष्ठन्ति द्वानेन्द्रस्य स्वभानापनेः । तास्य बुद्धित्त्रस्य नाद्वातास्तिष्ठन्ति द्वानेन्द्रस्य स्वभानापनेः । तास्य बुद्धित्रस्यो नाद्वातास्तिष्ठन्ति द्वानेन्द्रस्य स्वभानाम् स्वतः स्वभानास्ति न वा सुखौ न वेत्यादिक्षपेण । स्वतस्ति स्वान्य परिणानित्वे कदाचिदान्ध्यपरिणानेन सत्या स्वपि बुद्धित्वेन संग्रन्य याद्यापनिरिति । एवं पाराच्यापाराध्यादिक्षमिप पूर्वातां वेधर्यः जातं बेध्यम् ॥ २ ॥

#### षष्ठीव्यपदेशादिष ॥ ३॥

ममेदं श्रीरं ममेयं बुद्धिरित्यादेविदुषां षष्ठीव्यपदेशादिप देश-दिभ्य श्रात्मा भिन्नः। श्रत्यनाभेदे षष्ट्रानुपपनेरित्यर्थः। तहुन्तं विष्णुपुराणे।

त्वं किमेतच्छिरः किन्तु शिरस्तव तथादरम्। किमु पादादिकं त्वं वै तवैतद्वि मद्दीपते॥ समस्तावयवेभ्यस्तं एयग्भूय व्यवस्थितः। काऽहमित्वत्र निपृणी भूत्वा चिनाय पाणिव॥

द्रित । न च खूबें। इमिखादिरिप विद्वसुपदेशे। उत्तीति वा-च्यम् । शुखा वाधिततया ममाक्षा भद्रतेन द्रितवद्गी खावेनैव तदुपपनेरिति ॥ ३ ॥ नन् पुरुषद्य चैतन्धं राहाः श्वरः शिखा-पुरुष्य शरीरिमिखादिव्यपदेशवद्यमपि भवतु तवाह ।

### न शिलापुनवहर्मियाच्कमानवाधात् ॥ ४ ॥

शिकापुत्रस्य श्रीरिमिष्यादिवद्यं षष्ठीव्यपदेशो न भवति शिकापुत्रादिक्शके धर्मिश्राष्ट्रकप्रमाणेन वाधादिकव्यमात्रम्। मम श्रीरिमित्व्यपदेशे तु प्रमाणवाधी नान्ति देशास्त्राताया एव वाधा-दिव्यर्थः। यन्तु शान्तेषु ममकारप्रतिषेधः ए बाम्यस्थानिष्ट्रतया वाचारस्भणमात्रत्वेनास्त्यतापर एवेति भावः। पुरुषस्य चैतन्य-मिष्यताप्यन्ति धर्मिश्राष्ट्रकमानवाधः। श्रमवस्थाभयेन वाधवास देशदिव्यतिरिक्तत्यास्त्रसिद्धाः चैतन्यस्कर्पतावगास्त्रादिति ॥ ॥ देशदिव्यतिरिक्तत्या पुरुषमवधार्य तम्मुक्तिमवधारयति।

### स्रायनाद्ः खनिवस्या कतकात्यता । ५ ।

युगमम्॥ ५ ॥ नन् दुःखनिष्टच्या पुखस्यापि निवर्तनात् तुस्या-यययत्वेन न सा पुरुषार्थ इति तनाइ।

#### यथा दुःखात् क्षेत्रः पुरुषस्य न तथा सुस्राद-भिलाषः ॥ ६ ॥

विषयविधया हेतुनाया पञ्चन्यो क्षेत्र्यात हेवः। यथा दुःखे हेवो बलवनरो नैवं पुखेऽभिनाचा बलवनरोऽपितु तर्पेच्चया दुवेल इत्यर्थः। तथा च सुखाभिनाचं बाधित्वापि दुःखहेवो दुःखनि- हत्तावेवेच्हां जनयतीति न तुन्याययययत्मिति। तद्त्राम्।

# प्रभववैनाभष्मभवेन वाधुनीध्यस्विनहेऽप्यवस्ततेऽर्थे ।

इति। वा तु नरकारिषुःखदर्शनेऽपि चुद्रमुखप्रवृत्तिः सा राजारिहे।बवशाहेवेति । ६ ॥ मुखापेचया षुःखस्य बद्धखत्वाद्धि षुःखनिवृत्तिरेव पुरुषार्थं दृष्याषः।

# क्वनापि के। प्रिकारि । ७।

श्रममञ्जातकापश्पित्तम्यादिमध्ये बली मनुष्यदेवादिरेव वृत्वी भवतीत्वर्थः। इतिईति ॥ ७॥ तदपि कादाचित्वं क्वाचित्व-युत्वं मधुविषयम्युक्तात्ववद्विचारकायां देवमेवेव्यादः।

### ृतद्पि दुःखगवलमिति दुःखपचे निःचिपन्ते विवेचकाः । ८ ।

तदिप पूर्वस्वतिक्तं वृखनिष दुःखनित्रितिमधते। दुःखकेटि। मुखदुःखिववेचका निःचिपना द्रत्यर्थः। तदुर्क्तं घेरास्त्रवेख। परि-धामतापसंस्कारदुःखैगुषष्ठिनिविरोधाच सर्वमेव दुःखं विवेकिन दति। विष्णुपुराषोऽपि।

> यद्यत् मीतिकरं पुंचा वस्तु मैक्षेय जायते। तदेव दुःखष्टचस्य बीजत्वनुपनस्कृति॥

इति ॥ ८ ॥ केवला दुःश्वनिष्टणिनी पुत्रवार्थः किन्तु सुखापर-क्रोति नतमपाकरोति।

# सुखखाभाभावादपुरवार्यविमिति चेन्न दैविचात्। ८।

मुखनाभाभावान्त्रोत्त्वाख्यदुःखाभावस्यापुरुषार्थत्विमिति चेत्र । पुरुषार्थस्य देविध्यात् । द्विमकारत्वात् । मुखलदुःखाभावतास्याः नित्यर्थः। मुखी खां दुःखी न खानिति हि एवगेव बे।कानां मार्थना इञ्चत इति । ८ ॥ शक्तो ।

### निर्गेषात्ममास्मनेऽसङ्गतादिश्रुतेः ॥ ९०॥

नन्नात्मने। निर्मुणलं मुखदुःखमेरहाद्यखित्रगुण्यून्यलं नित्यमेव विद्यम्। श्रवज्ञत्वश्रुतेः। विकारहेनुसंयोगाभावश्रवणात्। तं विना च मुणाव्यविकारासम्भवात्। श्रतो न दुःखनिष्टणिरिप पुरुषाची घटत द्रव्यथैः। ननु संयोगं विना स्वयमेव विकारो भवत्विति चित्र।

दाहाय नानते। बहुर्नापः कोट्राय पास्प्रसः।
तह्यमेव तह्यविकाराय न वै यतः।
किस्र खर्यं विकारिते मेरिको नैवेरपण्यते।

खयं मेाइविकारेण पुनर्वेश्वप्रसङ्गतः। इति। तथा चात्रं केर्नि।

यद्यासा मिनोऽसच्छी विकारी स्यात् सभावतः। न हितस्य भवेन्सुक्तिजेन्सान्तरश्रतेरपि॥

इति॥ ९०॥ समाधने।

### परधमेलेऽपि तिविद्विरविवेकात् ॥ ९९॥

युख्युःखादिगुणानाः चिन्तधर्मस्येऽपि तनासानि सिद्धिः प्रति-विनक्षेणाविद्यतिः। श्रविवेकाचिनित्रात्। प्रकृतिपुद्यस्योगद्या-रेख्यः। एतम् प्रथमाध्याये प्रतिपादितम्। निमित्तस्यनिवेकस्य न दृष्टद्यानिदिति स्वतीयाध्यावस्य चिति। तथा च स्फृटिके केष्टि-स्वमिव पुद्यसे प्रतिविन्यक्षेण दुःख्यम्यात् तिव्यक्षिये पुद्यार्थः। प्रतिविनम्दादकदुःख्यननस्यस्य भोगतया प्रतिविनक्षपेणेन दृःश्वस्य हेयत्वादिति ॥ ९९ । प्रविवेकमूखः पुरुषे गृणवन्धे। विवेकस्त कि-म्यूचक इत्याकाञ्चायामार ।

#### अनाहिरविवेकोऽन्यया देखदयप्रवक्तेः। १२ ।

श्रमृशीतासंधर्मकमुभयविषयकञ्चानमविवेकः। य च मवास्क-पेणानादिश्वित्तपर्मः मस्ये वासनारूपेण तिष्ठति । श्रन्यथा तस्य सादित्वे देशषद्वयमसङ्गात्। सादित्वे हि स्नत एवे।त्यादे मुक्तस्यापि बन्धापितः। कमादिजन्यत्वे च कमादिकं मत्यपि कारणत्वेनाविवे-कान्नरान्वेषणेऽनवस्थेत्वर्थः। श्रयं चाविवेको ष्टनिरूपः मतिबि-माक्षाना पुरुषधर्म इव भवतीत्वतः पुरुषस्य बन्धमयोजक इति माग्रेवे।कां बस्यते च ॥ ९२॥ ननु चेदनादिस्तर्ष्टि नित्यः स्यादिति तवारः।

### न नित्यः खादात्मवदन्ययानुन्कित्तः। ९३।

श्रात्मविद्याि अवित् भवित किन्तु प्रवाहकपेणानादिः। श्रायानादिभावस्योक्तिदानुपपत्तेरित्यर्थः॥ १६॥ वन्धकारण-मुक्का मेक्तिरणमादः।

### प्रतिनियतकारणनाम्यत्वमस्य धाननवत्। ९४।

श्रस्य वन्धकारणस्याविवेकस्य श्रुक्तिरजनादिस्त्रले प्रतिनियतं यसाश्रकारणं विवेकस्त्रसाश्र्यतं नमेवन्। श्रन्थकारो हि प्रति-नियतेनालेकिनैव नाश्यते नान्यसाधनेनेत्यर्थः । तदुक्तं विष्णु-पुराणे।

> श्रन्थनाम इवाज्ञानं ही पवज्ञेन्द्रियो द्ववम् । यथा स्वयंत्राया ज्ञानं यद्विपर्धे विवेकजन् ॥

इति ॥ ९४ ॥ विवेकेनैवाविवेका नाम्यत इति प्रतिनियमस्य ग्राइकमप्यादः।

### व्यवापि प्रतिनियमोऽन्वयव्यतिरेकात्। ९५।

ध्वान्ताले कथोरिव महातेऽपि मितिनयमः मुक्तिरजतादिष्यन्य-व्यतिरेकाभ्यामेव ग्राच्य इत्यर्थः। श्रयवैवं व्याच्येयम्। ननु विवेक-च्यापि किं मितिनियतं कारणं तवादः। श्रवापि विवेकेऽपि कारण-नियमोऽन्वयव्यतिरेकाभ्यामेव सिद्धः। श्रवणमननिदिध्यासनक्ष्य-मेव कारणं न तु कर्मादौति। कर्मादिकं तु बहिरङ्गमेवेत्यर्थः॥ ९५॥ बन्धस्य साभाविकत्वादिकं न सस्मवतीति मथमपारीकं स्वारयित।

प्रकारान्तरासस्भवादिविवेक एव बन्धः ॥ ९ ६ ॥ बन्धाऽव दुःखयोगाव्यवस्थकारणम्। श्रेषं सुगमम्॥ ९६॥ ननु मुक्तोरपि कार्यतया विनाशापन्या पुनर्वस्थः स्थादिति तवादः।

### न मुक्तस्य पुनर्वश्वयोगेऽप्यनाद्यत्तिस्रुतेः । ९०।

भावकार्यस्थेव विनाशितया मेाचस्य नाशो नान्ति न स पुनरा-वतेत इति श्रुतेरित्यर्थः। श्रुपिशब्दः पूर्वस्ववीक्तार्थसमुख्ये॥ ९७॥

#### अपुरुषायेलमन्यया॥ ९ ८ ॥

श्रन्यथा मृत्रास्थापि पुनर्भन्धे प्रखयवदेव मेाच्यसापुरुषार्थतं पर-मपुरुषार्थताभावे। वा स्थादित्यर्थः॥ ९८॥ श्रपुरुषार्थते हेतुमारः।

#### व्यविशेषापत्तिरुभयोः ॥ ९८ ॥

भाविबन्धत्वषाम्येने।भयोर्भुक्तबद्वयोर्विश्वेषा न स्थात् । ततसा-पुरुषार्थत्विमत्यर्थः ॥ ९९ ॥ नन्येवं बहुमुक्तयोर्विशेषान्युपगमे नित्य-मुक्तत्वं कथमुच्यते तवार ।

मुत्तिरन्तरायध्वसीन परः॥ १०॥ बद्धमाणान्तरायस्य ध्वंबादितिरिक्तः पदार्थे। न मित्तिरित्यर्थः। वयाचि सभावश्वस्य स्फटिनस्य जपेरपाधिनिमित्रं रक्तार्थं शे-द्धावरकरूपं विवृत्तावं न तृ जवेरपधानेन शेद्धां नम्बति जवा-पाये चात्पद्धते। तथैव सभावनिर्दृःससात्ताने वृद्धुपधिकं दुःस प्रतिविनं तदावरकरूपं विवृत्तावं न तृ बुद्धुपधानेन दुःसं जायते तदपाये च नम्बतीति। चतो नित्यमुक्तं चात्ता वन्यमिष्टि। तृ व्यावद्यारिकावित्यविरोध द्रति॥ २०॥ नन्येवं बन्यमेष्टियोर्मि-व्यावे मेष्ट्रस्य पुरुषार्थनाप्रतिपादकत्रुत्यादिविरोध द्रत्यादः।

#### तवाष्यविरोधः । १९।

तवायमरायधं गस्य मे चित्तेऽपि पृष्ठवार्यत्वाविरोध द्रव्यर्थः। दुःखयेगावियोगावेव हि पृष्ठचे कल्यिता न तु दुःखभोगोऽपि। भोगस्य प्रतिविन्नक्षेण दुःखनन्त्र द्रव्यतः प्रतिविन्नक्षेण दुःखन्त्र द्रव्यतः प्रतिविन्नक्षेण दुःखन्त्र द्रव्यतः प्रतिविन्नक्षेण दुःखन्त्र द्रव्यतः । ताह्यस्य मोच्चो ययार्थ एवेति भावः॥ २९॥ नन्त्रन्तरायध्वंसमात्रं चेन्मुक्तिस्ति स्वयार्थ एवेति भावः॥ २९॥ नन्त्रन्तरायध्वंसमात्रं चेन्मुक्तिस्ति स्वयार्थ विविद्यति निवादः। स्वात्। स्वज्ञानप्रतिबद्धकण्ठसानीकरसि-द्विवदिति नवादः।

#### श्रिषकारिजविचात्र नियमः । ११ ।

उत्तममध्यमाध्यमस्तिविधा ज्ञानाधिकारिणः। तेन श्रवणमाबाः नन्तरमेव मानस्याद्धात्कारः सर्वेषामिति न नियम द्रवार्थः। श्राते मन्दाधिकारदेशबाद्धिरोचनादीनां श्रवणमाबाद्धित्तविद्यायन-द्यमं मानस्ज्ञानं नेत्यज्ञम्। न तु श्रवणस्य ज्ञानजननासामर्थाः दिति॥ २२॥ न केवलं श्रवणमावं ज्ञाने दृष्ठकारणमन्यद्पीत्याष्ट्।

#### दाट्यायमुत्तरेषाम्। २३॥

त्रवणादुत्तरेषां मनननिदिध्यासनादीनामन्तरायध्वंतस्यात्वनि-कत्वरूपदार्ट्यांष्यं नियम इत्यनुषज्यते॥ २६॥ उत्तराष्ट्रीव ताध-मान्याइ।

#### खिरस्यमासनिति न नियमः । २४ ।

ज्यापने पद्मापनादिनियमा नास्ति। यतः स्थिरं सुखं च बत् तदे वासनिमार्थः ॥ २८॥ मुखं साधनमाइ।

### धानं निर्विषयं मनः। २५॥

ष्टितिकूर्यं यहनाः करणं अवति तहेव ध्वातं वेशविकाहिन-निरोधक्य द्रवर्थः । एतवाधनवेन धानस वद्यमासवा-दिति ॥ २५ ॥ ननु वागावागवाः पुरुषधीत स्पात् वि वागेने-व्याश्रद्धा समाधने।

### चभववाव्यविशेषश्चेष्रीवमुपरागनिरोधाद्विशेषः ॥ २ 📢 ॥

उपरागनिरोधाद्गिमितिबिनापगमाद्यीगावस्थायामवे।गावस्था-ते। विशेषः पुरुषस्थिति विद्वान्तद्वार्थः। श्रेषं वास्थातपावन् ॥ २६॥ ननु निःसङ्गे कथमुपरागस्तवादः।

### निःसङ्गेऽप्युपरागोऽविवेकात् ॥ २०॥

निःसङ्गे यद्यपि पारमार्थिक उपरागी नास्ति नवासुपरात द्व अवतीति क्रत्वा प्रतिबिम एवे।पराग द्रति व्यवस्थिते उपराग-विवेकिभिरित्यर्थः ॥ २०॥ एतदेव विद्योति।

#### जवास्फटिकयोरिव नेापरागः किन्त्वभिमानः । १८ ।

यथा जवास्फटिकयोनीपरागः किन्तु जवाप्रतिविन्ववशासुपरा-गाभिमानमानं रक्तः स्फटिक इति तथैव बुद्धिपुरुषयेनिपरागः। किन्तु बुद्धिमतिबिखवशाकुपरागाभिमाने।ऽविवेकवशादित्यकः। श्र-त उपरागतुः सत्या द्वानामितिन एव पुरुषोपराग इति स्वद्य-पर्यविषितोऽर्थः। स एव च दुःखात्मक्षक्षेत्रपरामो दुःखनिङ्काः-

#### ं श्वानधारवाभ्यासवैराम्यादिभिन्नन्निरोधः ॥ २६ ॥

समाधिद्वारा धानं योगस्य कारणं धानस्य च कारणं धारणा तस्याच्य कारणमध्याविच्यत्तस्यिक्षेष्यं वाधनानुष्ठानमभ्यावः स्थापि कारणं विषयवैराग्यं तस्यापि दोषदर्शनयमनियमादिकः मिति पातञ्जलें कामिक्रयया तिवरोध उपरागनिरोधी भवित चित्र हिनोपि स्थाययोगद्वारे त्यर्थः ॥ २९ ॥ चित्रनिष्ठध्यानाः दिनापुरुषस्थोपरागनिरोधे पूर्वाचार्यसिद्धं द्वारं दर्शयति ।

### जयविचेपयार्थाटन्येत्याचार्याः ॥ ३०॥

ध्यानादिना चित्तस्य निट्टाइनेः प्रमाणादिइनेस निष्टन्या पुरुषस्यापि इन्त्युपरागनिरोधो भवति । बिन्निनरोधे प्रतिबिन्न-स्थापि निरोधादिति पूर्वाचार्या स्राज्ञरित्वर्थः । यथा पतस्त्रवि-र्वेगास्थिनष्टनिरोधस्तरा द्रष्टुः स्वरूपेऽवस्थानं द्रनिसारूप्यिनित्रेविस्वर्वे। तथा ।

नित्यः सर्वेदगा द्यात्मा बुद्धिसिधिमत्त्रया। यथा यथा भवेद्वुद्धिरात्मा तद्दिहेस्यते॥

इत्यादिस्मृतवे। अपेतदाङ्गरिति । तदेवमसमाज्ञातवे। बाहेब मोचान्तरायध्वंस इति प्रचट्टकार्थः॥ ३०॥ ध्यानादे। गुहादि-स्थाननियमो नास्तीत्याह।

### न खाननियमश्चित्तप्रसाहात् ॥ ३९ ॥

चित्रप्रसादादेव ध्यानादिकम्। श्रातस्तव न गुहादिख्यानियमं द्वाव्यं: । श्रास्त्रे त्वात्वर्गिकाभिपायेणैवारप्यगिरिगृहादिख्यानं च्याग्यशेदिष्टिमिति। श्रात एव ब्रह्मस्त्रवमि। यनैकाग्रता तवा-विश्वेषादिति॥ ३९॥ समाप्ता मोच्चविचार द्वदानीं पुक्रषापरि-प्यामित्वाय जगत्कारणं विधारयति।

### प्रक्रतेराद्योपादानतान्येषां कार्यत्वश्रुतेः ॥ ३२ ॥

महरारीनां कार्यत्वश्रवणान् तेषां मूलकारणतथा प्रक्रतिः सिङ्ग्यतीत्वर्थः ॥ ६२॥ पुरुष एवापारानं भवतु नवाह ।

### नित्यत्वेऽपि नाताना योग्यत्वाभावात् ॥ ३३॥

गुणवर्षं चिष्पादानयोग्यता तथारभावात् पुरुषस्य नित्यत्वेऽपि नेष्पादानत्विमत्वर्थः ॥ ३३ ॥ ननु बहुौः प्रजाः पुरुष्यात् सम्बद्धता द्रत्यादिश्चतेः पुरुषस्य कारणत्वावगमादिवर्ताद्विवादिः वादा श्राष्ट्रयणीया द्रत्याश्च्यादः ।

### स्रुतिविरोधात्र कतकापसदस्यात्माचाभः । ३४॥

पुरुषकारणतायां ये ये पद्याः सन्भावितासे सर्वे श्रुतिविद्याः द्रस्वतस्वद्रश्युपगन्तृषां कृतार्किकाद्यधमानामात्मस्वरूपद्यानं न भवतीत्यर्थः। एमेनात्मनि सुखदुःखादिगुणोपादानत्ववादिनेदिषे कृतार्किका एव तेषामप्यात्मययार्थद्वानं नास्तीत्यवगन्त्यम्। श्रात्मकारणताश्रुतयस्य प्रक्तिणक्तिमदभेदेने।पासनाधी एव। श्रजाः मेकामित्यादिश्रुतिभिः प्रधानकारणतासिद्वेः। यदि चाकाणस्यान् भवाद्यधिष्ठानकारणतावदात्मनः कारणत्वमुच्यते तदा तद्य निराक्षमः परिणामस्वैव प्रतिषेभादिति॥ १४॥ स्थावरजङ्गमादिषु

ष्टिकारीमानेव कारकावर्शमान् कर्य महानेः वर्षे। पादानलं नवाद।

# पारम्पर्वेऽपि प्रधानानुष्टिनरणुवत् । ३५ ॥

सावराहिन परम्परवा कारणावेऽपि तेनु प्रधानस्थानुमानाः कृपादानस्वनस्थान् । यथाक्षुराहिद्वारकावेऽपि स्थावराहिन्नु पार्थि-वाद्मस्तृतानन्गमादुपादानस्वनिस्तर्भः ॥ ३५ ॥ वनन्यावेन प्रक्रतेः स्थापकावे प्रमाणमादः ।

# सर्वन कार्यदर्शनाद्विभुत्वम् । ३६ ।

श्रव्यवस्त्रया सर्वेत विकारहर्शनात् प्रधानस्य विभुत्वम्। यथा-णोर्घटाहित्यापित्वनित्वर्षः। यतः प्रागेव व्यास्थातम् ॥ ६६ ॥ ननु परिस्कित्तत्वेऽपि यत कार्यमुत्पद्यते तत गच्छतीति वक्तव्यं ततारः।

#### ्र मित्रयोगेऽपादाकारसतादानिरसुवत् । ३७॥

गित्वीकारेऽपि परिच्छित्ततया मूलकारणत्वाभावः पार्थिवा-द्मचुद्दशक्तेनेत्वर्थः। श्रथवेत्वं वाख्येवम्। नम् विगुणात्मकप्रधा-नखान्योऽत्यसंयोगार्थं श्रुतिस्नृतिषु क्रिया च्रीभाव्या श्रूयते क्रिया-वश्चाद्म तन्त्वादिद्दशक्तेन मूलकारणत्वाभाव द्रत्याश्च्य परि-इरति। गतियोगेऽप्याद्यकारणता्वानिरणुवत्। गतिः क्रिया तक्षचेऽपि मूलकारणता्या श्रद्धानिर्यथा वैशेषिकमते पार्षिवाद्य-स्नूनामित्वर्थः॥ ६०॥ नन् प्रथिवादीनां नवानामेव द्रवाणां दर्शनात् कथं प्रथिवीत्वादिश्रूत्यं प्रधानाव्यं द्रव्यं घटेत। न प्र प्रधानं द्रव्यमेव मास्त्विति वाच्यम्। संयोगविभागपरिणागादि-भिद्रवात्वसिद्देरिति तवाद्य।

#### प्रसिद्धाधिकां प्रधानस्य न नियमः । ३८॥

प्रसिद्धनवद्वाधिकामेव प्रधानस्थाते। नवैव द्रव्याणीति न नियम द्रव्यर्थः। षष्टानामेव कार्यत्वश्रवणं चाव तर्के द्रति भावः ॥ ६ ८ ॥ वि सञ्चादयो गुणा एव प्रक्षतिरथवा मुखनयरूपद्रव्यव-याधारभूता प्रक्षतिरिति संप्रवेदनधारयति।

### सत्तादीनामतह्रमेलं तद्रपतात् । ३८ ।

सन्तादिगुणानां प्रक्तिभिन्नं नास्ति प्रक्तित्वरूपत्वादित्वर्थः।
यद्यपि त्रुतिस्तृतिष्क्रथमेद त्रूयते तथापि तर्कतः स्वरूपत्वमेवावधायते न तु भन्तस्त् । तथादि । सन्तादिवयं कि प्रक्रतेः कार्यरूपो
भन्नी प्रथाकाशस्य वायुवत् संयोगमानेण नित्य एव भन्नः स्थात् ।
याद्ये एकस्या एव प्रक्तते द्रैयान्तरसङ्गं विना विचित्रगुणत्रयोग्पन्यसन्धावः। दृष्टविद्वक्तस्त्रनाने।चित्यं च । श्रन्ते नित्येभ्य एव सन्धादिभ्या प्रयोग्पन्ति विचित्रसक्त स्वायापिपन्ति तदिति दिन्नम्बत्तिकस्य नार्वे थ्यीनित सन्दादीनां प्रक्रातिकार्यत्व।दिवचनानि चांश्रतः
प्रकाशादिकार्ये।पहित्रतयाभियास्यादिकमेव वे।भ्रयन्ति । यथा
प्रथिवीते। द्रौपोत्पन्तिनिति । ६९ ॥ प्रभानप्रकृतः प्रयोजनम्बधारयित निष्युयोजनप्रदृत्यास्यामे मे।च्यानुपपन्तिरिति ।

### खन्पभागेऽपि पुनर्थं स्टिष्टः प्रधानसीष्ट्रजङ्गन-वज्ञनवत् ॥ ४० ॥

खनीयाध्यायस्थे प्रधानस्तिः परार्थेत्यादिस्तते व्याख्यातिमदम् ॥ ४०॥ विचितस्ति निमिनकार्णमाइ।

## कर्मवैचित्यात् सृष्टिवैचित्यम् ॥ ४९ ॥ कर्म धर्माधर्मी सुगममन्यत् ॥ ४९ ॥ मनु भवतु प्रधानात्

पृष्टिः मुख्यस्तु क्यात्। न स्रोकसात् कारणादिकञ्जेकार्यद्वं घटने नवारः।

#### साम्यवैषम्याभ्यां कार्यद्वयम् ॥ ४२ ॥

वसादिगुणवयं प्रधानं तेषां चवैषम्यं न्यूनातिरिक्तभावेन संह-ननं तदभावः साम्यं ताभ्यां हेतुभ्यामेकसादिव स्ष्टिप्रखयरूपं विद्युकार्यद्वयं भवतीत्वर्थः। स्थितिन्तु स्ष्टिमध्ये प्रविष्टेत्वाश्ययेन तस्कारणत्वं प्रधानस्य न प्रयिवृत्तारितम्॥ ४२॥ नन् प्रधानस्य स्ष्टिसाभाव्याञ्जानोत्तरमपि संसारः स्थात् तवाहः।

### विमुक्तबोधात्र स्टिष्टः प्रधानस्य खोकवत्॥ ४३॥

विमुक्ततया पुरुषसाचात्वाराङ्घेतोः मधानस्य तत्पुरुषायं पुनः
स्थितं भवति। क्वतार्थत्वात्। लेक्वत्। यया लेका स्थात्याः
दयो राच्चीऽष्यं सम्पाद्य क्वतार्थाः सन्ते न पुना राजार्थं मवर्तन्ते
तथैव मधानमित्यर्थः। विमुक्तमोच्चार्यं हि मधानमष्टनिरित्युक्तम्।
स च चानाचिष्यम् द्रति भावः॥ ४६॥ ननु मधानस्य स्थापः
रमे। नास्ति। स्रचानां संसारदर्शनात्। तथा च मधानस्य मुक्तस्यापि पुनर्वन्थः स्थात् तवादः।

# नान्यापसपंषीऽपि मुक्तोपभागा निमित्ताभा-

कार्यकारणसङ्घातादि स्ष्यान्यान् प्रति प्रधानस्थापसपेणेऽपि न मृत्तस्थापभागो भवति। निमित्ताभावात्। उपभागे निमित्तानां स्थापाधिसंयागविश्रेषतत्कारणाविवेकादीनामभावादित्वर्थः। इद्-मेव हि मृत्तं प्रति प्रधानस्थ्यपरमा यत् तद्वीगहेतोः स्थापाधिपरि-णामविश्रेषस्य जन्मास्यस्थानुत्पादनमिति॥ ४४॥ निन्वं व्यवस्था नदा घटेन यदि पुरुषवज्ञत्वं खात् तदेव त्वाताद्वेतश्रुतिवाधितः मित्वाशङ्कादः।

### 🕝 पुरुषबद्धलं व्यवस्थातः ॥ ४५ ॥

ये तदिदुरस्तासी भवन्त्ययेतरे दुःखमेवापियनीत्वादिशुखुकः बन्धमेाचयवस्थात एव पुरुषवज्ञत्वं विज्ञृतीत्वर्थः॥ ॥५॥ ननूः पाधिभेदाद्वसमेाचयवस्था स्थात् तवारः।

# उपाधिश्चेत् तिसद्धा पुनद्देतम्। ४ ६ ।

चपाधिस्रोत् खीकियते तद्युंपाधिसिङ्गीय पुनरद्वेतभङ्ग द्रव्यर्थः। वस्तुतस्तूपाधिभेदेऽपि व्यवस्था न सम्भवतीति प्रथमाध्याय एव प्रपश्चितम्॥ ४६॥ ननूपाधियोऽप्याविद्यका द्रति न तरद्वेतभङ्ग द्रव्याशङ्कायामादः।

### ု 🗧 द्वाभ्यामपि प्रमाणविरोधः ॥ ४०॥

पुरुषोऽविद्येति दाभ्यामयङ्गीक्षताभ्यामद्वेतप्रमाणसः त्रुतेविरो-धस्तदवस्य एवेत्यर्थः॥ ४०॥ त्रपरमपि दूषणद्वयमारः।

### द्राभ्यामप्यविरोधान्न पूर्वमुत्तरं च साधकाभा-वात्॥ ४८॥

द्वाभ्यामण्यक्किताभ्यां देतुभ्यां पूर्वं पूर्वपद्या भवतां न घटते।
क्रिस्ताभिरिप प्रकृतिः पुरुषस्थिति द्वयारेवाक्कितारात्। विकारस्यानित्यतया वाचारस्थाणमावताया श्रस्ताभिरिपष्टलात्। ननु
पुरुषनानालस्थिकारात् प्रकृतिनित्यलस्थिकारास्त्रोवास्त्रदिरोधः
द्वाशस्त्र दूषणान्तरमादः। उत्तरं चेत्यादिनाः। श्रद्धतवादिनामृत्तरं चिद्वानन्यः न घटते। श्रास्त्रसाधकप्रमाणस्याभावात्।

तदक्षीकारे च तेनेवाद्विनदानिरिति जितं नैरात्रयवादिभिरिवर्षः
। ४० । ननु कपकाशनयात्मा सेत्यति नवादः।

#### प्रकाशतसासिद्धी कर्मकट्टविरोधः । ४८ ॥

पैतन्यरूपमकाशतस्वितन्यसिद्धां कर्मकर्टिवरोध रत्यर्थः। मका श्वामकाश्वनन्ये चि मकाशनमाने।कादिषु इष्टं खस्य साम्वात् खस्मिन् सन्यस्य विवद्ग इति। श्रसान्यते तु बृद्धित्यास्थाममाणाः श्वीकारात् तद्वारा प्रतिबिन्गरूपस्य स्वस्य बिन्गरूपे सम्बन्धाः घटते। यथा सूर्वे असद्वारा प्रतिबिन्गरूपस्यसम्बन्धः इति भावः। श्वामानः समकाशत्वश्रुतिस्त्वनन्यापाधिकप्रकाशादिपरा बे।ध्याः ॥ ४८॥ ननु नास्ति कर्मकर्ष्टिवरोधः स्विष्ठप्रकाश्वमद्वाराः सस्य समन्यसम्बादात्। यथा वैश्विकाणां सनिष्ठश्वानद्वाराः सस्य स्वयं विषय इति तनाः।

# जडव्याष्ट्रेती जडं प्रकाशयति चिद्रूपः ॥ ५०॥

चेतने मकाश्रक्षपधर्मः स्वर्धादिष्विव नास्ति किन्तु चित्रस्क्षप एव पदार्थीा जर्ड मकाश्रयति । यते । जडव्याद्विमानेण चिदित्युच्यते न तु जडविन्द्रस्याधर्मनम्बेष्यर्थः । स्नत एव निर्धर्मतया स स्था नेति नेतीत्वेव श्रुत्वे।पदिश्यते न तु विधिमुखतयेति । तथा च स्नृति-रपि ।

दूरं तरिति निर्देषुं गुक्णापि न शकाते।

द्रित । जडवाहनाविति पाठेऽपि हेता समन्यायमेवार्थः । श्व-श्चित्रंश्व स्त्रे जडमेव प्रकाशयित चिद्र्पा नत्वात्मानिति नार्थः । तथा स्ति हि तस्याञ्चेयत्वेन साधकाभावरूपं बाधकं परेषूपन्या-सानहम् । खस्यापि तुस्यन्यायत्वादिति ॥ ५ ० ॥ नन्नेवं प्रनाणाद्य-नुरे।धेन दैत्तिविद्वावद्वेतश्रुतेः का गतिस्त्रवादः ।

### न अतिविरोधे रागियां वैराम्याव तिसादेः । ५९।

श्रद्धितश्रुनिविरोधस्तु नास्ति रागिणां पुरुषानिरिक्ते वैराम्या-येव श्रुतिभिरद्वेतवाधनात्। पुरुषज्ञान इव द्वेताभावज्ञाने सत-ज्जपालानारात्रवामान्। तच वैराग्यं सट्डेतेनेवापपद्यते सर्वं व कूट खालिन वर्षः। श्रात एव श्रुतिरिप सरद्वेतनेव हान्देश्ये प्रति-पादिनवतीति भावः॥ ५९ ॥ न केवलमुझयुक्तीवाद्वीनवादिनी देखा त्रपित् जगदगवाताद्यादकप्रमाणाभावेनापीवाद ।

#### जगतायतमद्रकार्यजन्यताद्वाधकाभावात्॥ ५१॥

निट्रादिदेशषदुष्टानः करणादिजन्यलेन स्वाप्तविषयश्रञ्जयीति-मादीनामसळालं लेको हुष्टं तच महदादिमपच्चे नास्ति। तस्कार-णस्य मञ्जानेर्दिरण्यमभेनुद्वेत्यादुष्टत्वात्। वथापूर्वमकस्ययदित्यादिः श्रवणात्। नमु नेष्ठ मानास्ति किश्वमेत्यादिश्रव्या बाधितत्वेना-विद्यादिनामा कंयनानादिदीयः कलनीयस्त्रवाष । बाधकाभावा-दिति। अयं भावः। नेद नानान्ति विश्वनेकादिशुत्रकी याः परैः प्रपच्चबाधकतयाभिष्रेयनी ताः प्रकरणानुसारेण विभागादिप्रति-चे धिका एव न तु प्रपञ्चात्वनातुच्छतापराः । खस्यापि वाधापन्या खार्थासाधकत्वगरपुरात्। न दि सप्तकानीनशब्दस्य वाचे तज्ज्ञापिः नेाऽप्यर्थः पुनर्ने सन्दिद्यान इति। तसादात्माविधानकतया श्रुतयो न प्रपञ्चस्यात्यन्तवाधपरा इति। तव नेइ नानास्ति किञ्चनेत्याः दिश्रुतेब्रेह्मविभन्नं किमपि नास्तीव्यर्थः। सर्वे समाप्तीव नते।ऽवि तर्व इत्यादिस्मृत्येकवाक्यात्। वाचारक्याणं विकारा नामधेयं स्वितिकेत्रीय सत्वितित्वादिश्रुतेस्तु नित्वतारूपपारमार्थिकसमाविर-हार्षः। श्रन्यया स्वनिकादष्टांनाविद्धेः। न दि बाेके स्वनिकाः विकाराणामत्वनातुच्छलं सिद्धं बेन इष्टानाता खादिति। C 2

#### न निरोधो न चात्पत्तिन बङ्गान च साधकः। न नुमुचुन वे मुक्त इत्येचा परमार्थता।

द्वाहित्रुतेस्वाक्षातिरित्तस्य बृट्खानिक्षतारूपातिपरमार्थने नाविरहे। ऽर्थः । किञ्चाताना निरोधाद्यभावे। ऽर्थः । खन्यवैता-द्वाद्यभावस्य मेर्चिष्यज्ञकत्वप्रतिपादनविरोधात् । न हि मेर्चोः निष्येति प्रतिपाद्य मेर्चिस्य फलत्वमप्रमन्तः प्रतिपादवतीति । याचात्रीक्षत्रुतयन्तान्तु प्रथमाध्याय एव व्यास्थाताः । ब्रह्मभी-मांसाभाष्ये चैता श्रम्यान्य त्रुतयोऽस्वाभिर्वाच्याता इति दिक् ॥ ५२॥ न केवलं वर्तमानदशायामेव प्रपञ्चः सन्नपित् सदैवेत्याह ।

#### प्रकारान्तरासम्भवात् सदुत्यत्तिः। ५३।

पूर्वे। ऋयुक्तिभिरसदुत्पादावस्थावात् स्वत्त्वारूपेण सदेवे।त्पद्यते-ऽभिव्यक्तं भवतीत्वर्थः ॥ ५ ६॥ कटित्वभोक्तृत्ववे विविधकरण्येऽपि व्यवज्ञानुपपादयति स्वताभ्याम् ।

#### बाइक्कारः कर्ता न पुरुषः। ५४॥

श्रीभगानष्टिक्तमनाः करणमञ्जारः स एव क्षितिमान् । श्रीभ-मामे। भरमेव मायशः मष्टिक्तदर्शनात् । न तु पुरुषोऽपरिणामित्वा-दित्वर्थः । पूर्वं च धमादिकं बुद्धिरित यदुक्तं तदेकस्यैवानाः करणस्य प्रक्तिमावभेदाश्येन ॥ ५ ॥

# चिदवसाना भुक्तिसलर्मार्जितलात्। ५५ ।

श्रद्धारस्य बर्टलेऽपि भेगाश्चित्वेद पर्ववसद्धो भवति । श्रद्धाः रस्य संदत्त्वेन परार्थत्वात् । नन्वेदमन्यनिष्ठकर्मणान्यस्य भेगो पुरुषविशेषनियमा न स्थात् तदाद । तत्कमार्जितत्वादिति । श्रद्ध-द्धारेषासिद्धातं तस्याश्चितो यत् कर्म तज्जन्यत्वाद्वोगस्थेत्वर्षः । तथा । यो उच्चारे। यं पुरुषमादायाचेतने उदं ममेति हिनं करोति रख्याच्यारख्य कर्न तथ्यात्मन उच्यते। तेनेव च कर्मका तवात्मनि मेरोगे उज्यंत इति नाति प्रवृत्त द्वाश्ययः॥ ५५॥ ब्रह्मके कान्मगति-भने विच्चिति विच्कृतिरिति पूर्वे त्रो कारणं दश्येयति।

### च्छादिखोकेऽप्याद्यतिमिनसम्बद्धावात् ॥ ५ ई ॥

निमित्तमविवेद्यक्रीदिकम्। सुगममन्यत्॥ ५६॥ नन् तत्त-खोकवासिजने।परेशादनाष्ट्रतिः स्थात् तवादः।

### काकस नापदेशात् सिद्धिः पूर्ववत्। ५०।

यथा पूर्वस्य मनुष्यके कस्योपदेशमानात्त विद्विष्ठामिन्यितिरेवं तत्त्वके कस्योपदेशमानात् तङ्गतानां ज्ञाननिष्यत्तिने नियम् मेन भवतीत्वर्थः॥ ५०॥ नम्बेवं ब्रह्मके काट्नाहितित्र त्रुतेः का गतिस्त्रताद्यः।

पारम्पर्थेण तिस्द्वी विमुक्तिश्रुति: ॥ ५ ८ ॥

बह्मनेकादिगतानां श्रवणमननादिपरम्परया पायशे श्रानविद्वी वस्यां विमुक्तिश्रवणम्। म तु वाश्वाङ्गतिमावेचेक्यभैः।

पाविकत्वाद्यवेकाकादिशेष इति ॥ ५ ८ ॥ परिपूर्णतेश्याकाने।

गतिश्रुतिमुपपादयित ।

गतिश्रुतेश्व व्यापकलेऽप्युपाधियागद्वीगदेशकाल-

वापकत्वेऽप्याताने। गितित्रवणानुरे भिन भागदेशस्य कासव-शासाभः विद्धाति। योमवदुपाधियोगेनेत्यर्थः। यथा साकाशस्य पूर्णतेऽपि देशविश्वेषमतिर्घटाद्युपाधिवागास्य विद्वते तसीवेति। तथा च त्रुतिः।

#### घटबंहतनाकाशं नीयमाने घटे यका। घटें। नीयेत नाकाशं तक्कीये। नभीयमः ।

इति ॥ ५ ८ ॥ भोजारिष्ठामाङ्गोगायतननिर्माणिनिति वहुतां तत् प्रपञ्चवति द्वाभ्याम् ।

# सनिधिष्ठितस्य पूर्तिभावप्रसङ्गात्र तिसिद्धिः ॥ ई ० ॥

भीक्रनिधिष्ठितस्य शुक्राहेः पूर्तिभावप्रसङ्गाद्य पूर्वेक्तिभागायतन-विद्विरित्यर्थः ॥ ६०॥ नन्वधिष्ठानं विनैवाहष्टदारा भेक्तिभ्या भागायतनिर्माणं भवतु तदाहः

### **षड**एदारा चेट्सम्बद्ध्य तट्सम्यवाक्यसादिव-ट्युरे॥ <sup>६</sup>९॥

युकादी वाचादवनद्वसाद्वस्य यरीरादिनिर्माणे भेक्तृदारत्वावस्थावद्वीज्ञावनद्वानां जवादीनामकुरात्मी वर्षवादिदारत्ववदिव्यर्थः। यतः वात्रयर्थयायपन्नेनेवाद्ववस्यनः युक्तादिव्य
वक्तवः। तथा च विद्ववद्ववद्वावस्येग्यक्षेणाधिष्ठानस्य मेगोपद्मस्यविर्माणकेतृत्वविति आवः ॥ ६९॥ वैशेषिकहित्नयेनादक्षस्य वन्यस्यदकत्यातानेग्ऽधिष्ठाद्यसं स्वापितम्। स्विद्वाक्षे
त्वद्वस्य दिवस्यवदकत्यातानेग्ऽधिष्ठाद्यसं स्वापितम्। स्विद्वाक्षे
त्वद्वस्य वन्यस्यदकत्यातानेग्यक्षेत्रस्य स्वापितम्। स्विद्वाक्षे

# निग्यालात् तदसमावाद पद्धार भर्ताः होते ॥ ६२ ॥

भे ति क्यान्ति के प्रति के प्रति क्यान्ति के स्वान्ति के स्वानि के स्वान्ति के स्वानि के स्वान्ति के

वाखाग्रश्नामक्य श्रमचा किखानक्य प । भागो जीवः च विश्वेयः च चामक्याय कल्यते ॥

इति श्रुतिप्रतिपादिनं जीवपरिष्क्रिसत्तमनुष्पसम्। तथेश्वर-प्रतियेषान् पुरुषाणां चैकरूपाब्जीवात्मपरमास्मविभागे।ऽपि शा-स्त्रीयोऽनुषपत्र इति। तानिमामाश्रद्धां परिच्तुमादः।

#### विशिष्ट्य जीवलमन्वयतिरेकात् । ई ३ ।

नीवन जमाण चारण यो रिति खुत्पन्या जीवलं माणिलं तचा स-द्वारिविश्व पुरुष खा धर्मे। न तु के वन पुरुष खा। कृतः। श्रम्यवयितः रेकात्। श्रद्धारवतामेव सामच्यातिश्यमाण धारण यो ईश्वनात्। तच्छू यानां च चित्र हित्ति रोध खीव दर्शनात्। महित्ति हेत्रागीत्या-दक्खा दक्षारखाभाव। दिव्य थे। तथा चान्तः करणोपाधिकं जी-वद्य परिच्छित्तत्वं परमात्याखात् के वन्तु प्रवाद्वित्तत्वं चेति भावः। श्रमेन स्त्रोण विश्व हित्य मेत्रुत्वं या त्यम स्मात्यवने । चन-दक्षिप्रस्कारेण विवेकानुपपत्ते स्वात्या । विन्तु।

> यदा त्वभेदविज्ञानं जीवात्मपरमात्मनेः। भवेत् तदा मुनिश्रेष्ठाः पाश्च हैदें। भविष्यति ॥ श्रात्मानं द्विविधं पाजः परापरविभेदतः। परस्तु निर्मुणः पातः श्रद्धद्वारयुतोऽपरः॥

द्यादिवाक्यशतेको जीवासागरमासाविभाग स्व प्रदर्शितः। तव जीवतायसमञ्जाद उपजच्चामेकेकि॥ ६३ ६ इसानी मद्द-स्कार्थकाः कार्यभेदं मितिपिपादिवपुरादावस्त्वास्यादेकारः।

#### बद्दारकर्नभीना कार्यविद्विनेश्वराधीना प्रमाखा-भावात्॥ ई४॥

श्रद्धारक्षे यः कर्ता तद्धीनेव कार्यसिद्धः स्ष्टिसंद्यार-निष्यत्तिभवति । ताद्वश्रवस्थादद्धारकार्यत्वात् । श्रनद्द्धुतेषु तत्वामध्याद्श्रेनात्। न तु वैश्रेषिकाद्युक्तानद्द्धुत्तपरमेश्वराधीना । श्रनद्द्धुतस्वष्टृत्वे नित्येश्वरे च प्रमाणाभावादित्यर्थः। श्रदं बद्ध स्थां प्रजायेथेति द्यदद्धारपूर्विकेव स्रष्टिः श्रूयते तवादंश्वद्स्थानु-करणमावत्वे प्रमाणाभाव इति । श्रनेन स्रवेणादद्धारोपाधिकं बद्धाद्योः स्रष्टिसंद्यादक्ष्टेत्वं श्रुतिस्नृतिसिद्धमपि प्रतिपादितम् ॥ ६४॥ ननु भवत्वद्दद्धारोऽन्येषां कर्तादद्धारस्य तु कः कर्ता तवाद ।

# ग्रदृष्टेाङ्गृतिवत् समानलम् ॥ ६५ ॥

यथा सर्गादिषु प्रक्रितिचोभककर्माभियक्तिः कार्वविश्वेषमाना-द्ववित तषुद्वोधककर्मान्तरस्य कस्पनेऽनवस्थापसङ्गात् तथैवाद-द्वारः कार्वमाननिमित्तादेव जायते न तु तस्यापि कर्वन्तरमस्त्रीति समानत्वमावयोरित्यर्थः॥ ६५॥

#### महतोऽन्यत् ॥ ६६ ॥

श्रद्धारकार्यात् स्थ्यादेर्यद्ग्यत् पालनादिकं तमाइमस्वाद्ग-वित । विशुद्धमस्वतयाभिमानरागाद्यभावेन परानुग्रहमानमयी-जनकत्वादित्वर्थः। श्रमेन च स्वत्रेण महमस्वीपाधिकं विष्णोः पालकत्वनुपपादितम्। महमस्वीपाधिकत्वात् तु विष्णुमेद्दान् प्रमेत्रदे ब्रह्मोति चगीयते तदुक्तम्।

यदाञ्जवीषुदेवाखां चित्तं तत्राष्ट्राताकम् । इति । त्रव शास्त्रे कारणब्रह्म तु पुरुषवामान्यं निर्मृष्णमेषेखते । दैन्यरानभ्युपगमात्। तत्र च कारणश्रदः खश्चतिश्रक्षसुपाधिकेः वा निमित्तकारणतापरेः वा पुरुषार्थस्य प्रक्षतिप्रवर्तकस्वादिति मन्तव्यम् ॥ ६६ ॥ श्रविवेकनिमित्तकः प्रक्षतिपुरुषयोभीग्यभे।कृ-भाव इति प्रागुक्तम्। तवाविवेक एव किञ्चिमित्तक इत्याकाञ्जाया-मविवेकधाराकत्यनेऽनवस्थापित्तित्याश्रद्धायाः प्रामाणिकत्वेन प-रिहारः सर्ववादिसाधारण इत्याह ।

### कर्मनिमितः प्रक्ततेः खखामिभावे। प्रयनादिवी-जाक्सुरवत्॥ ६०॥

येषां सङ्क्ष्मिकदेशिनां प्रक्रतेः पुरुषस्य च खखानिभावे। भेग्य-भेग्निभावः कर्मनिमित्तकस्त्रमातेऽपि स प्रवादक्षेणानादिरेव। बीजाक्करवत् प्रामाणिकत्वादित्यर्थः। श्राकिसकत्वे मुक्तस्यापि पुन-भेगापनिरिति ॥ ६०॥ श्रीववेकनिमित्तकत्वमतेऽप्येतदनादित्वं समानिम्यादः।

#### ब्रविवेकनिमित्ते। वा पञ्चशिखः॥ ६८॥

श्रविवेकनिमित्ती वा खखामिभाव इति पञ्चिश्वख श्राइ।
तन्मतेऽप्यनादिरिव्यर्थः। एतदेव खमतं प्रागुक्तालात्। श्रविवेकश्व
प्रखयेऽपि कर्मवदेवास्ति वासनारूपेणिति। विवेकपागभावोऽविवेक
इति मते तु बीजाङ्करवदनादित्वं न घटते। श्रखण्डमागभावस्थैवाखिखभेगाहेतृत्वादिति॥ ६ ८॥

# लिङ्गश्ररीरनिमित्तक द्रति सनन्दनाचार्यः॥ <sup>६८</sup>॥

सनन्दनाचार्यस्तु जिङ्गश्रीरनिमित्तकः प्रक्तिपुरुषयोर्भेग्यभेगमृभाव इत्याद्य । जिङ्गश्रीरदारैव भागादिति । तन्मतेऽप्यनादिः
स इत्यर्थः । यद्यपि प्रजये जिङ्गश्रीरं नास्ति तथापि तत्कारणमविवेककमेर्गदिकं पूर्वसगौयजिङ्गश्रीरजन्यमस्ति तद्दारा बीजा-

द्भरतुखालं खकामिभाविष्मृश्वरीरवे।रित्याश्वः ॥ ६८ ॥ आसः वास्त्राचेम्पवंदरति ।

#### यद्वा तद्वा तदुच्छित्तिः पुरुषार्थसदुच्छितिः पुरु-षार्थः ॥ ७०॥

कर्मनिमिना वाविवेकादिनिमिना वा अवतु महातिपृक्षयोः भीग्यभाक्षभावः सर्वेषाप्यनाहितवा दुवक्छियः तस्रोक्छेरः परमण्ववार्थं दत्वार्थः। तरेतदारी प्रतिद्वातं विविधदुःखात्यनानिष्टनिः प्रवःखनाप्रवार्थं दत्वार्थं तत्वार्थे प्रतिद्वार्थे प्रतिद्वार्थे प्रतिद्वार्थे प्रतिद्वार्थे प्रति व्ययं त्रवेक्षस्यावेष्णस्य दित चेत्र। शब्दभेदेऽप्यथाभेदात्। सुखं दि तावदुःखपचे निच्चिप्त-मिति सुखभागोऽपि दुःखभागाय दुःखभोगोऽपि प्रतिविन्वकृपेषा पुरुषे दुःखसनन्य एव खते। नित्यनिर्दुःखत्वेन च प्रथमस्त्रवेऽपि प्रतिविन्वकृपेषी दुःखनन्य एव खते। नित्यनिर्दुःखत्वेन च प्रथमस्त्रवेऽपि प्रतिविन्वकृपेषी दुःखनन्य एव खते। नित्यनिर्दुःखत्वेन च प्रथमस्त्रवेऽपि प्रतिविन्वकृपेषी दुःखनिष्टन्तिविचिचतेत्येक एवार्थं उपक्रमे।पर्यदाः रस्त्रवे।रिति। वज्रवांश्रस्त दिराष्टनिः शास्त्रसमाध्यक्षाः॥ ७०॥

शास्त्रमुखार्थविस्तारसम्बाखेऽनुक्तपूरणैः। षष्ठाध्याये कृतः पञ्चादाक्यार्थञ्चोपसंस्कृतः॥

तिद्दं सङ्क्षाशास्त्रं किपिनमूर्वे। भगवानाः विष्णुरिक्षाने। किताय प्रकाशितवान् यत् तव वेदान्तिवृवः किस्यदाः । सङ्क्षा-प्रणेता किपिना न विष्णुः । किन्त्वग्न्यवतारः किपनान्तरम्।

श्राः च कपिले नाम सङ्ख्यास्त्रमवर्षकः । इति स्मृतेरिति । तश्चाकव्यामे इनमानम् । यतन्त्रे जन्मले के श्वान् मुमुद्यूषां दुराश्यसत्। मसङ्ख्यायाय तन्त्वानां सम्मतायास्त्र र्यनम् ॥ ॥ षष्ठाऽध्यायः ७० स्त्रम् ॥

466

द्रत्यादिसृतिषु विष्यवनारस्य देवक्रतिपुवस्यैव वाङ्ग्रोपदेषृत्वाः वगमात्। कपिषदयकस्यनागौरवाच। तत्र चाग्निसन्देाऽग्न्यास्यः सक्त्यावेद्यादेव प्रयुक्तः। यथा

कालाेऽपि लेकचयक्तत् मद्युः।

द्रतित्रीक्षण्यवाक्ये कालशक्तावेशादेव कालशब्दः। श्रन्थणा विश्वरूपप्रदर्शकक्षण्यापि विष्यववतारक्षणाद्वीदापनेरिति दिक्।

> साङ्क्यानुष्याः समापूर्वे वेदान्तमधितास्वतः। कपिलिक्षेत्रमयज्ञस्वषीनाप्याययम् पुरा॥ तद्वषःत्रङ्वया तस्मिन् गुरा च स्थिरभावतः। तत्मसादलवेनेदं तस्कास्त्रं विद्यतं नया॥

र्ता श्रीविज्ञानभिच्चविर्याते कापिनसङ्ख्यापवयनस्य भाष्ये तद्माध्यायः वष्ठः॥

॥ इति साङ्घ्याप्रवचनभाष्यं समाप्तम्॥

.

# ॥ साङ्क्ष्यप्रवचनस्वनद्भाष्ययेः पाठान्तरस्वीपवम्।

#### o. 4.

- ९ ६ -रामीत् इत्यस्य स्थाने -राम इति।
- ९ ८ भाव्यनचार्कवत् इत्यस्य स्थाने भात् सिखार्कवत् इति।
- २ ४ निषेणासात् इत्यस्य स्थाने निषेणासान् इति वरः।
- २ ९७ नाभवारिप दुर्घटं पामाण्य- इत्यस्य स्थाने नाभवारेव दुर्घटं च पामाण्य- इति वरः।
- ३ ७ -विश्वस्थैव द्रत्यस्य स्थाने -ज्ञस्थैव द्रति वरः।
- ३ २३ व्यावहारिकपारमार्थिक- द्रव्यस्य स्थाने -व्यवहारपर-मार्थ-द्रति।
- ध प्यावद्यारिकपारमार्थिकभावे। भवति द्रत्यस्य स्थाने
   यवद्यारपरमार्थेनैव यवस्था सम्भवति द्रति।
- ४ ८ मनुवादली चित्वात् इत्यस्य स्थाने मनुवादी चित्वात् इति ।
- ४ ९५ वः दूखस्य स्थाने ते दूति।
- ५ ७ वज इत्यस्य स्थाने वजेत् इति।
- ६ ३ देख इत्यस्य स्थाने देखा इति।
- ६ ९ ६ पूर्व वेदमयार्थतः इत्यस्य स्थाने पूर्ववेदमकाशकम् इति।

#### ॥ पाठानारस्चीपवम् ॥

- V. T.
  - ६ २६ दर्शयकोष- रावस्य स्थाने पद्रार्थ लेष- रति वर:।
- ७ ४ जगते। (यस इत्यस साने जगते। (यन इति।
- ७ २२ प्रवर्षेणाखां इत्यख खाने प्रवर्षेणाभ्यां इति ।
- ७२४ -प्रतिषिड्वसीवेत्रर- इत्यस्य स्ताने -प्रतिषिड्वसीववर-इति वरः।
- ८ १७ बाष्ट्रारमां रूबस्य खाने बास्तारसानपि इति ।
- ८ ९८ भावः द्रव्यस्य खाने विभागः द्रति वरः।
- ११ १ तदाकारानुरोधात् इत्यस्य स्थाने तदाकारानुरोधी इति।
- १९ ५ इक्सभानमुच्यते इत्यस्य स्वाने इक्समानमुच्यते इति ।
- ९९ प्रतिसंचिइपेणे रूखदा खाने एतिसन् दर्पेणे रूति।
- १९ ९७ नद्वीग एव खतः पुरुषार्थत्वं यातीति इत्यव तद्वीग एव इति वरः।
- १२ १ निव्ननेऽख- इत्यस्य स्थाने निव्ननेरख- इति। पाठी-ऽयमनिद्यमदादेवनवीननासे। जिभवक्ततविष्णिप मि-स्ति।
- ९२ ६ दुःखे निवने द्रत्यस्य स्थाने दुःखनिवनेः द्रति। सूत्रे षद्मन्तपाठे सीक्षतेऽयं पाठे। बेध्यः।
- ९२९५ सम्बस्साना- इत्यस्य स्थाने समाससाना- इति । पा-ठेर्यमनिरुद्धमहादेवनवीननागे। जिल्लामुख्यपि विद्यते।
- ९४ ६ -प्रत्यवायपरिदाराय प्रायिश्वन- इत्यस्य स्वाने -प्रत्य-वायप्रायिश्वन- इति ।
- ९५ ९६ -परेशमुते- इत्यस्य स्थाने -परेष्ट्रमुते- इति।
- १६१० -रभावे। इत्वस्य स्थाने -रपाये। इति वरः।

ष्टः पः

९८ ९२ -मुत्तरव इत्यव -मुत्तरस्रवे इति।

९८ ९४ चेद्वस्वनेत्यर्थः इत्यव चेद्वद्वतेत्यर्थः इति वरः।

९८ ९५ सस्भवेत् इत्यस्य स्थाने भवेत् इति।

९८ २९ स एव द्रायाखा खाने तत एव द्रात वरः।

२० ५ दीनां विनाधः इत्यव दीनामाशु विनाधः इति।

२० ८ -श्विष्ट- इत्यख खाने -श्विष्टं इति।

२०१८ - खभावलं च नित्य- इत्यव - खभावलं नित्व- इति।

२९ १ त्रातानि इत्यस खाने त्रातानी इति।

२९ प्रगाद- इत्वन गारी वेगी खादि- इति।

२९ ९२ चेतनावदिव इत्यस्य स्वाने चेतनावदि इइति।

२९ ९४ -मार्च इत्यख खाने -मन इति वरतमः।

- २२ १ खखभुक्तष्टिमवायनावद्याति द्विद्वृत्ति- इत्वस्य स्थाने यात्रिद्विद्वृत्ति- इति वरतरः । स्वतं च सभुक्तष्टिमवा-यनावच्यादिकम् । यात्रिद्विद्वृत्ति- इति तु वर-तमः ।
- २२ ४ कियान् इत्यस्य स्थाने क्वचित् इति । किस्यस्यादि-नानिकद्वष्टिनिमतं दश्यतीति ततेऽयं पस्याद्विर्मितः साङ्ग्रामवचनभाष्याद्वये। ग्रस्य इति सिद्यम्।

२२९७ वक्तवादादिति इत्यस सावे उक्तवादिति इति।

२२ ९७ निष्ययोः इत्यस्य खाने विभ्वाः इति वरः।

२३ ६ वस्वन्यत् इत्यस्य स्थाने वस्तु इति।

२३२० - योगाष्ट्रानुष्ठानासस्यवादिति इत्यस्य स्वाने - योगा-नुष्ठानासस्यवादिति इति।

२५ ९४ जानेनाविद्धाः इत्यवः ज्ञानिनामविद्धाः इति।

у. ч.

२६ २२ - निमित्तकोऽप्यस्य द्रत्यत्र निमित्तोऽप्यस्य द्रति वरः। निमित्ततोऽप्यस्येति पाठस्तु समीचीन द्रतिभाष्येणानि-सद्गृष्टितिपाठः प्रदश्येते यदनुषारमाधुनिकी नागोः जिभ-ष्टक्षतष्टित्ति।

२० ८ संयोगाभावादिः इत्यस्य स्थाने सङ्गाभावादिः इति वरः। २०९५ बन्धापनेरित्यर्थः इत्यस्य स्थाने बन्धापनिरित्यर्थः इति। २८ ८ संस्क्रियते इत्यस्य स्थाने संस्क्रियेत इति वरः।

२८९६ - भावकारणके वा द्रत्यस्य स्थाने - भावकारणके । उका-रणक एव वा द्रति।

२८ २ - त्विमिति शेष:। यहे- इत्यस्य स्थाने - त्वं यहे- इति वर:। ३४ ५ - प्रतीत्वादिरस्य इत्यस्य स्थाने - प्रतीत्वाहिई तुरस्य ब इति।

इति। ६४ ६ तत्याधनतया वा द्व्यव तत्याधनतया च इति। ६४ २९ - श्रङ्कामपाकरे।ति द्व्यस्य स्थाने - शङ्काह इति।

ह्यू २९ -विभागाद- इत्यस्य स्थाने -विशेषाद- इति वर:। इयू २२ -धर्मेणायन्यस्य इत्यस्य स्थाने -धर्मेणायद्वचेनान्यस्य इति।

६६९२ खाभाविकत्वका जादिनिमित्तकत्वे द्रत्यस्य स्थाने खाभा-विकत्वे का जादिनिमित्तकत्वे द्रति खाभाविकत्वभिद्य-का जादिनिमित्तकत्वे द्रति च।

१८ ९ - सूर्वे च भाखकारै- इत्यस्य खाने -स्वभाखकारै- इति। १८ ७ तहोषाहेव इत्यस्य खाने तद्वशहेव इति।

३८ १९ - हेतुः इत्यस्य स्थाने - हेतुयाू इः इति वरः। ४० १ ई एवं च मित इत्यस्य स्थाने एवं मित इति वरः।

४० ५६ एवं च नात द्रत्यस्य स्थान एवं नात द्रात वरः।

ष्ट्रः प

४० २३ चेत्रं इत्यस्य स्थाने चेत् सं इति वरः।

४२ ३ - इपस्रात्मनि द्रत्यस्य खाने - रूपस्याप्यात्मनि द्रति वरः।

४२ १८ पृत्तचे वाङ्गानं ववं द्रत्यस्य स्थाने ववं पृत्तचे वाङ्गानं शब्दमात्रं द्रति वरः।

४२ २९ -विरोध- इत्यस्य स्थाने -विरोधावि इति।

४३ १ पुरुष-इत्यस्य स्थाने स पुरुष-इति वरः।

४५ ८ - चंहतावखोति इत्यस खाने - चंहननावखोति इति वर:।

४५ ९५ सामान्येति इत्यस्य स्थाने सामान्यमिति इति वर:।

४६ ५ - सङ्गु इन्यून- इत्यस्य स्थाने - सङ्गु हे न्यून- इति वर:।

४ ६ २ ६ - दभेंदेने व्यविरोधः इत्यस्य स्थाने - दभेंदेन चेव्यर्थः इति वरः।

४० ५ तेजोमण्ड ववदादित्यमण्ड ते इत्यस्य स्थाने तेजोमण्ड-ववदात्ममण्डले इति वरः।

४८ १ -ऽविश्रेषपञ्चिता इत्यस्य स्थाने -ऽविश्रेषपञ्चिका इति वरः।

४८१७ रक्तरूपा- इत्यस्य स्थाने रक्तादिषु रूपा- इति वरः।

४८ ९८ चानुमानेन मन- इत्यस्य स्थाने चानुमानेन तत्र मन-इति वरः।

५४९० -तर्का द्रत्यस्य स्थाने -तर्क द्रति।

५५ ६ मूले मूलाभावादमूलं मूलम् इत्यस्य स्थाने मूलं मूला-भावादमूलं मूलानाम् इति ।

५५ ९६ मक्तिरिइ देखा मक्ति हि इति।

५६ ५ - गाँखो- इत्यस साने - गाँखा- इति वरः।

५६ २९ -जातमविद्ये- द्रावस्य स्थाने -जातमस्यविद्ये- द्राति वरः।

ष्ट्र. प.

प्र द -मृत्तरेवाम् इत्यस्य स्थाने -मन्येवाम् इति । सभ्यतेऽवं पाठोऽनिरुद्धमहादेवाभुनिकनागीः जिभइष्टनिष्यपि ।

प्र ६ -वदुन्थल- इत्वस्य खाने -दान्ध- इति वर:।

६०२३ एव बाधाबाधादि- इत्वयः खाने एव वाभावादि-इति वरः।

६९ १२ वस्तुभूत- इत्यस्य स्वाने वस्तुतः इति।

६२ २९ तथापि इत्यख खाने तथा च इति वरः।

६३ ५ -इःखानित्रिन-इत्यख्यस्याने -हुःखत्रनि- इति ।

६४ ६ - चयलाच रत्यस्य स्थाने - चयम जनताच रति बर:।

६४ ९ म्म कारणं तच इत्यस्य स्थाने कारणं मनाणं तच, कारणं तन् मनाणं तच इति च वरः।

६४ २२ तदा तूर्त्तोन्द्रय- इत्यस्य स्थाने तदेन्द्रिय- इति वर:।

६५ ६ पुरुषनिष्ठ- इत्यस्य स्थाने पुरुषनिष्ठ एव इति वरः।

इंध् ९९ सा च इत्यस्य स्थाने एवं च इति।

६५ ९७ तिसंसिइपें णे द्रत्यस स्थाने एतिसान् दर्पे इति।

६६ ७ तथा द्रव्यस्य स्थाने तथा च द्रति।

६० ३ प्रतिविध्नितष्टभीनां विषये। मेय उच्यते इत्यख्य स्थाने ष्टभीनां विषये। मेथं दारमिन्ट्रियमुच्यते इति।

६७ ७ ननु इति परं नास्तीति।

६८ ९९ -बद्धालेन रूत्यस्य स्थाने -बद्धाले रूति।

६८ ९४ ने ात्तहोचे। इत्यस्य स्थाने न होचो इति वरः।

७० ४ ई. खरो- इत्यस खाने स ई. खरो- इति।

७० ९ ई परिणम्म- इत्यस्य स्थाने परिसममान- इति बरः।

७१ ९ बीपाधिष्वष्टृत्व- द्रत्यस स्थाने बीपचड्टत्व- द्रति।

y. q.

७९ ४ चायं जगज्जनः इत्यस्य स्थाने चेयं जगज्जनिः इति।

७१ ६ निरिक्क्लादकर्ताषी इत्यव निरिक्क्लादकर्ता स्थात् इति।

७१ १८ विशेषकार्ये विसर्गाखे यष्टिष्टशविप द्रत्यस्य स्थाने विशेषकार्येष्ट्रपि यष्टिष्टशविप दति ।

७९ २२ वहा वर्षेत्र द्रव्यस्य स्थाने वत्यः वर्षेत्र द्रति।

७२ २ विद्वरूपस द्रव्यस स्थाने विद्वरूपाणां द्रति।

७२ ९७ -योगविशेष द्रत्यस्य स्थाने -त्रंयोगविशेष द्रति बरः।

७३ २५ -मण्चितम् इत्यस्य स्थाने म्चितम् इति।

७४ ९ कल्पित इति वरपाठस्थाने क्षप्त इति।

७४ ९५ श्रनिरुद्धमहादेवष्टच्योसु प्रतिबद्धहम इति तञ्चाखायां व्याप्यदर्भनात् इति च।

७४ ९६ - ज्ञानमनुमानं इत्यस्य खाने ज्ञानं द्वतिरूपमनुमानं इति।

७४ २२ श्राब्दो बोध द्रव्यस्य स्थाने शाब्दबोध द्रित।

प्रकृति । चरित्राधापत्ते स्व इत्यस्य स्थाने -विरोधापत्तेः। इति । स्वितः पाठ इति ।

८० ८ त्रथ सर्वे इत्यस्य स्थाने सर्वे इति वरः।

८२ ३ घटोऽन इत्यस्य स्थाने नायं घटो घटोऽन इति वरः।

दर ११ कारणं प्रति नियमाऽिचा द्रत्यस्य स्थाने कारणे प्रति-नियमोऽिचा द्रति ।

प्रभावित देवास्य स्थाने श्रुतयः द्रति वरः।

प्रः ८ वरेव वैाम्येदमग्र श्राचीत्। श्राक्षेवेदमग्र श्राचीत्। श्राप एवेदमग्र श्रामु- इत्यव सदेव वैाम्येदमग्र श्रामीत्। तम एवेदमग्र श्रामः। श्रयमेवेदमग्र श्रामे- इति।

**८ शासीवेदमग्र शासीत्। इत्यत्र तम एवेदमग्र आसी**त् इति वा।

दर १ • श्रुतय इति पूर्विस्मिन् वरे पाठेऽङ्गीक्षते -त्याद्याः एवं स-विसर्गानाः पाठ इति।

८६ ९ -पग्नरेखा दत्य पश्च श्वाः दति

पर २ खिता चिते द्रव्यस खाने खिताचिते- द्रति। पाठो (यं पूर्वीपन्यस्तवज्ञवचनान्नपाठानुकुल इति ध्येयम्। दर २१ -रभियक्यक्यक्रीकारा- इत्यस्य स्थाने -रङ्गीकारा- इति।

८४ ७ - श्रङ्माह इत्यस खाने - श्रङ्कायामा इ इति।

प्द । कारिकायामप्यत एव इत्यव कारिकायामप्येतदेव इति। प्र १२ मित्रयत्वापनिरिति द्रत्यस्य स्थाने मित्रयत्वापिनिरिति इति वरः।

८७ ९८ -समूहरूपेण इत्यव -समूहरूपे इति। प्प १५ मुखदु:खाद्यै- इत्यस्य स्थाने मुखदु:खमोहाद्यै- इति वर:।

पर १ न इत्यस स्थाने न तु इति वरः।

पर र सम्वादित्रयमपि इत्यत्र सम्वादित्रयमपि प्रत्येकं इति वरः।

८२ ७ त्रामीदिवादि- इत्यस स्थाने त्रामेवादि- इति।

८३ २० हियः इत्यस्य स्थाने यः इति वरः।

८५ २ केवेच्यार्थं प्रक्ततेरित्यादिनानिकद्वष्टिनमतं खाद्धयित ततो (यं पञ्चा चितः सङ्ख्या प्रवचनभाष्या हुयः इति सिड्यम्।

८५ ९५ शंबधं इत्यस्य स्थाने वसद्वं इति वरः।

८६ प्रां सदा इत्यस्य स्थाने सर्वगतः इति।

८८ ५ -भेदी इत्यख खाने -भेदन्तख इति वरः।

**प्र.** प.

८८ ६ खगोचरष्टिन-इत्यत्र ष्टमिगोचरष्टिन-इति वरः।
१०९ ७ चेन्न इत्यस्य खाने चेन्न तत्र इति वरः।
१०९ ९४ -ब्रह्माभेदरूप- इत्यस्य खाने -ब्रह्माभेदादिरूप-इति।
१०३ १४ -प्रब्दस्यादरे इत्यस्य खाने -प्रब्दस्यादरे तु इति वरः।
१०४ ६ इत्यादि- इत्यस्य खाने इति श्रुत्यादि- इति।
१०६ १२ -पत्त्वेनान्यन्नेति इत्यस्य खाने -पत्त्वमन्यन्नेति इति वरः।
१०७ २९ प्रयोगमाइ इत्यस्य खाने प्रयोगमप्याइ इति वरः।
१०८ ९ ब्रजेत् इत्यस्य खाने ब्रजन् इति वरः।
१०८ ९ ब्रज्जेत् इत्यस्य खाने ब्रजन् इति वरः।

१९०१ । तवादावचेतना- इत्यव तव चादावचेतना- इति।
१९९१९ -वाधनाया बलवन्तात् इत्यस्य छाने वाधनापदृत्वात्
इति। पाठोऽयमनिरुद्वमहादेवनागेश्रष्टिनद्विपि निर्जति।
१९२ ॥ एतसादात्मन इत्यव तसादा एतसादात्मन इति।
१९२ ८ -श्रुत्यन्तरेण इत्यस्य छाने श्रुत्यन्तरे इति।
१९२ ९० श्रात्मेवदं इत्यव श्रात्मेवदं धवं ब्रह्मेवदं धवंमहमेवदं इति।
१९३ ९३ प्रवर्तते इत्यस्य छाने प्रवर्तत इति वरः।
१९४ २२ जताद्ये इत्यस्य छाने जत्यद्येते इति।
१९४ १० -भूती प्रवृते- इत्यस्य छाने -भूतप्रवृते- इति।
१९६ ० स्वस्व द्विरुपास्य इत्यव देवानां स्वस्व द्विष्ट्यास्य इति।
१९६ १० धर्मादि इत्यस्य छाने धर्मादिः इति।
१९६ २६ यथा कारणं स्वाकारः प्रवृत्तिप्रभावादिति इत्यस्य छाने यथा स्व कारणावस्थाकार्ये प्रवृत्तिव्यवस्य एव नाकार्य-

y. 4.

यवद्यारः। प्राकाश्चिक्षश्चव्हाभावात्। एवं कारणा-वस्त्रवृद्घाविप प्रकृतिव्यवद्यार एव। वृद्धिचिष्क्षाध्यवसा-याद्यभावादिति दति वरतरः।

१९७ १२ मुखसाधन- इत्यस्य स्थाने मुखाधान- इति।

९९७ ९८ तनापि इत्यस्य स्थाने स्रनापि।

९९७ २२ तन्मावाणीव्यपि गन्तव्यम् इत्यस्य स्थाने तन्मावाणीव्य-वगन्तव्यम् इति वरः।

१९८ १६ समष्टीन्द्रियाणि इत्यव समष्टीन्द्रियाण्यपि इति बरः।

९९८ १८ इति गन्तवम् इत्यस्य स्थाने इत्यवगन्तवम् इति बरः।

१२० १९ प्रिधानिमचेष पाठ इत्यनेनानिसङ्गतं खण्डयतीति सन्भायते।

१२९ ९२ -स्थान्तरं विषय इत्यस्य स्थाने -स्थान्तरम्। उपस्यस्य स्थापस्थान्तरं विषय इति वरः।

९२९ ९३ वस्त्रेन्द्रियस्य इत्वस्य स्थाने वस्तेन्द्रस्य इति वरः।

९२९ ९८ वक्तृत्वादिकं इत्यस्य स्थाने वक्तृत्वादिकं तु इति वरः।

९२२ २ करणत्वं इत्यस्य स्थाने करणत्वं तु इति वरः।

१२२ ७ -दकर्नाची इत्यख खाने -दकर्ता खात् इति।

९२२ ९३ तव पुरुष- इत्यस्य स्थाने तव च पुरुष- इति बरः।

९२२ ९ श्रव किस्विदित्यनेन तत्त्वकीमुदीममं गृष्ठातीति तताऽयं पञ्चासिर्मितः साङ्क्ष्यपवचनभाष्याष्ट्रयः सन्दर्भ इत्यनुमी-यत इति।

९२४ ९६ कस्थित् वित्यादिना साङ्ग्यातस्वकीमदीसस्थानमधं बूत इत्यतोऽपि बुध्यते भाव्यं ततो नवीनमिति। स्वनिसङ्गा-ऽपि तस्वकीमदीसम एवान प्रतिभातीति च।

२ २ ४ ९८ सूत्र इत्यस्य स्थाने श्रिस्तिन् सूत्र इति।

🗝 २८ २९ तद्रथमिभचेष्टा इत्यस्य स्थाने तद्रथमिप चेष्टा इति केवलं नागोजिभट्टहातष्टिमसमातः पाठः।

२२८ ३ भागवाधनतया दत्यस्य स्थाने पुरुषभागवाधनतया दति। ९२८ ६ यत् तु किञ्च्दविवेकीत्यादिनानिकञ्चष्टिनमतमभिधन इति पञ्चान्निमितः साङ्ग्रापवचनभाष्याचुयः सन्दर्भस्नत द्रित सिद्धम्।

ः ९२८ ९५ मिच्चण एव इत्यस्य स्थाने मिच्चणः इति। ९३० २४ पूर्वसर्गीयकरणेरेव इत्यस्य स्थाने पूर्वसर्गीयकर्मीपकर-णैरेव इति वरः।

९३२ ३ -सुपपद्यन्ते इत्यस्य स्थाने -सुपपद्यन्त इति इति। ९ इ २ ४ - चादवधारयित इत्यस्य स्थाने इत्येतदवधारयित इति।

९३२ ९४ चतुर्थस्त्र- इत्यस्य स्थाने चतुर्थस्त्रचे इति वरः। ९३३ २० चिदंशेषु इत्यस्य स्थाने चिदंशेषु सांशेषु इति।

९३५ १८ -मन्यत्र सङ्ग- द्रत्यस्य स्थाने -मन्यसङ्गि- द्रति।

९ ६६ ६ तङ्गतिश्रतेरिति नागोजिष्टिनिमते पाठ रूति। भोज-द्यनिस्तु नाद्याविध सद्धेति नदीवः कतरः पाठ इति सर्वेत्र संज्ञ्य इति।

१३६ ४ सावयवस्थातात् इत्यस्य स्थाने सावयवत्वस्थातात् इति वरः।

९३६ ९४ -शुतेख इत्यस्य स्थाने -श्रुतेः इत्यनिरुद्वनागोजिपसातः पाउँ इति।

९३८ ५ निष्टनी लोक- इत्यस्य स्थाने निष्टने जीक- इति वरः।

९३८ ९६ -रनुष्ठितयोः कर्मज्ञानयोः द्रव्यस्य स्थाने -रमुष्ठितज्ञा-नयाः इति।

y. q.

१ ४९ ९५ पूरण- इत्यस्य स्थाने पुरक- इति।

९४३ प्रमहादेवानिसङ्घमते नुरहितः पाठ इति।

९ ४३ ९ १ सप्तरश्वधास्य द्रत्यस्य स्थाने सप्तरश्रधा च द्रति।

९४३ १८ - विचाते द्रव्यस्य स्थाने - विचाती द्रति वरतमः।

९४५ ८ तुष्टिरोघ इत्यस्य स्थाने द्योघ इति वरः।

९४५ ९४ कस्थित् त्वित्यादिना साङ्ख्यातस्वकीमुदीमतं दूषयतीति पूर्वप्रतिपादितनिगमनसिद्धिः।

९४६ १६ कस्थित् वित्थादिना साङ्घाकीमुदीमतं दूषयति साङ्घाकी-मुदीस्थयन्यानुपूर्वी धारकत्वाङ्गास्यमहादेवष्टनी हे स्त्रिप ततः पस्ताद्विमिते दत्ववसीयत दति।

९४८ ९७ योनिजन्मनः इत्यस्य स्थाने योनिसम्बन्धात् इति।

९४८ प्र खतचा इत्यस खाने ना खतचा इति वरः।

९४८ ९५ प्रष्टमी द्रव्यस्य स्थाने प्रविन्तपतिबन्धकनिष्टमी द्रति।

९५० ४ स्त्रबद्धयिनदं व्याख्याय इत्यब श्रथवा सङ्घीत्यादिस्त्रब-मेवं व्याख्येयम्। इति।

५५० १२ विभुरश्रुते इत्यस्य स्थाने विज्यापस्यते इति।

९५० ९४ गुणान् विक्रियते इत्यस्य स्थाने गुणानविक्रियः इति।

१५८ १६ को नारेरित्यारभ्य हृष्टानुसारित्वादित्यर्थः इत्यन्तस्य स्थाने कानारेर्यथा कर्म व्यापारः स्वत एव भवतीति हृष्ट-मेवं प्रधानस्यापि चेष्टा स्थात् कस्यनाया हृष्टानुसारित्वा-दिति इति।

९५२ ६ परार्थनः इत्यस्य स्थाने परार्थे स्नतः इति।

९५२ ६ परप्रयोजनसमाप्ती द्रत्यव प्रयोजनसिद्धी दति।

१५३ ६ से। प्रवर्गः इत्यस्य स्थाने से। प्रवर्गः केवन्त्रम् इति वरः।

**말.** 먹.

१५३ ४ निम्बिखारभ्य जनयखेवेत्यर्थः इत्यन्तस्य स्थाने एकपुरुष्याम्तरं प्रति प्रवर्तत इत्यव हृष्टान्तं द्र्भयित। श्रन्यस्थ्यपरागेऽपि न विरतोऽप-वृद्धरज्जनस्थ्येवेरगः॥ ६६॥ यथा ज्ञानिनं प्रति निष्ट्र-साऽप्यहिरप्रवृद्धरज्जनस्थ्य भयादिस्ध्रुपरागाञ्च विरते। भवति नथेव ज्ञानिपृरुषं प्रति निष्ट्रनापि प्रकृतिरस्यस्थाज्ञस्य बुङ्गादिस्ध्रुपरागाञ्च विरता भवतीत्वर्थः। विरज्यत इति पाठेऽपि विरागः पराङ्मुखता इति।

१५६ व्यविरञ्यते इत्यस्य स्थाने विरमते इति महादेवष्टनी निब-तेते इति नागेशक्ती। तथा प्रबुद्धरज्जुमस्वस्थैवेारगः इत्यस्य स्थाने - प्रबुद्धरज्जुतस्वस्थेवेारग इति नागोजि-कृती इति।

९५३ ९७ इष्ट्रान्तवस्त्वे- इत्यस्य स्थाने इष्टान्तवर्ते- इति । ९५३ ९८ कमनिमिन्तयोगाचिति स्वतोऽव्यविष्टतपूर्वे किन्तु इति । ९५३ २९ प्रति इत्यव प्रति च इति वरः। ९५३ २२ कर्मेव्यव इत्यस्य स्थाने कर्मेत्यवापि इति वरः।

९५४ ८ -रूप- इत्यस्य स्थाने -रूपे इति।

९५४ ९३ परिणामिल- इत्यव प्रक्षतेः परिणामित्व- इति।

१५५ ६ प्रक्षतेरेव दत्यव प्रक्षतरेवाञ्चस्येन दति।

९५५ ७ यथा इत्यन पशुवत्। यथा इति।

१५५ ७ भागी इत्यस स्थाने योगी इति।

९५५ ९२ -खापवर्ग इत्यख खाने -खाप्यपवर्ग इति वरः।

९५५ ९३ तत्र कीः साधनिकेन्ध इत्यस्य स्थाने बुद्देर्ये भावाष्ट्रकरूपा गुणास्तत्र कैविन्धः इति वरः। T. 4.

९५५ ९६ रूपे- द्रव्यस्य स्थाने रूपे: स्वर्धमें- द्रति वर:।

९५५ २० बन्धमुक्ती श्रविवेकाहिति इत्यस्य स्थाने नैकान्ततो बन्ध-माची पुरुषस्थाविवेकाद्दत इति इति।

९५६ ४ खष्टम् इत्यस्य स्थाने खष्टं मया प्रतिपादितम् इति।

९५६ ५ दुःखभागो इत्यस्य स्थाने पुनर्दुःसभागो इति।

९५६ ६ - ष्टिनिरेव च द्रत्यव - ष्टिनिस् द्रति।

९५६ प्र-चिन्नाव द्रत्यस्य स्थाने -चिन्नावः सर्वुड्विसाची सर्देकः रूप दति।

१५६ १५ श्रवाकाद्यविश्वेषान्ते स्वारभ्य मोश्वहेमुत्विविद्विरित्वनं प्रसाकारेषु न दृश्यम दिति।

१५७ ५ स्रतोऽन्तरा विपर्ययेषा- द्रत्यत्र स्रन्तरान्तरा विपर्ययेषा-

९५७ ७ - सिद्विरिति इत्यस खाने सिद्वेरिति इति।

९५७ ९० -दभ्यासे इत्यारभ्य -पाटवेनातानः इत्यन्तस्य स्थाने -द-भ्यासः क्रियमाणोऽपि तस्मिन्नेव जन्मनि निष्मन्नो भव-तीति नियमा नास्तीत्यर्थः। श्रते। यमनियमादिभिक्तन-माधिकारमभ्यासपाटवायात्रानः इति।

१५० १२ विवेकनिष्यच्यैव निस्तारा नान्यथेत्याह द्रत्यस्य स्थाने नन् यथोक्ताया विवेकनिष्यचेरनन्तरस्रण एव मोस्रो-ऽथवा कहासित् कियान् विस्ते।ऽपस्तीत्याह द्रति।

९५७ ९० विवेकनिष्पित्तिञ्चापुनकत्यानाद्यस्प्रज्ञातादेव भवतीत्व-तत्त्वस्यां चत्यां द्रत्यस्य स्थाने उत्तमविवेकञ्चापुनक-त्यानाद्यस्प्रज्ञातस्य जननादेव भवतीत्वतत्त्वास्त्रान् चति द्रति। y. q.

९५० २९ महादेवह्नी सने चरहितः पाठोऽयभेदसेति।
९५० २२ मध्यविवेकावस्य इत्यस्य स्थाने मध्यविवेककाल इति।
९५८ ५ मृतिस्य इत्यस्य स्थाने मृतिरिप इति वरः।
९५८ ५ नारदीयसृतिरिपात्यारभ्य पृक्तकान्तरेषु न हम्मत इति।
९५८ ९ मन्दविवेकस्या- इत्यव मन्दविवेकस्याक्ततसाम्बात्सारस्याइति।

९५८ ९८ खयमेव कियन्कालं इत्यस्य खाने यथा खयमेव इति। ९५८ २९ -वासनाच्चये कयं श्रीरधारणम् इत्यस्य खाने -वासना-भिभवे कयं श्रीरधारणं स्थात् इति।

९५८ २९ न चेत्यारभ्य लेकिऽप्यनुभवाचेत्यनः पुक्तकानारेषु न दृश्यत इति।

९५८ ५ - मंस्कारलेशस इत्वन - मंस्कारस इति।

९५८ ९० किञ्चर- इत्यस्य स्थाने किञ्चदेरान्ति बुवे। इति।

९५८ ९५ क्षतक्रत्यता इत्यस्य स्थाने क्षतक्रत्यो इति वरः। स्त्रनि-रुडुमहादेवनागोजिष्टत्तिषु चायमेव पाठ इति।

१५८ ९७ परवैराग्यद्वारा सर्वष्टिनिनिरोधेन इत्यस्य स्थाने पर-वैराग्ये सित हेइपाताननारं इति।

९५८ ९८ -नाखिनदुःखं इत्यत्र न स्यूनस्र स्वामखिनदुःखं इति।

९५८ २९ कार्या (यक्तस्य इत्यस्य स्थाने कार्यास्यन्यसः इति।

९६० प्रतं शबरे। राजपुत्रोऽसीति। सयथा इत्यस्य स्थाने शब-रोऽपितु राजपुत्रस्तथा राजासीति। सच इति।

९६० ९० -चिन्मार्वेषा- इत्यस्य स्थाने -चिन्मावलेना- इति वरः।

९६० ९९ कारुणिकोपरेशात् इत्यारभ्य तथा गारुडे इत्यस्य स्थाने त्यमपि तथैनेत्येनं निष्णुरसीत्यादिश्रत्युपरेशाच्जीनः प्रक्त- ए. प.

त्यभिमानं त्यङ्का नित्यश्रदादिरूपब्रह्मभावमेवावलमते ब्रह्मारमसीति। तथा चीक्तं गारुडे दति।

- ९६० ९४ जगत् इत्यस्य स्थाने भवेत् इति वरः।
- ९६० ९५ भवेत् इत्यस्य स्थाने जगत् इति वरः।
- ९६९ ३ कर्तवीतीतिहासान्तरेणाह द्वाच कर्तवीतीतिहासान्तर-माह दति।
- ९६९ ९२ विरक्तस्य च दत्यत्र चरहितः पाठो वरः।
- ९६९ ९८ कुररं इत्यन कुक्कुरं इति।
- ९६२ ४ अनिरुड्डमहादेवनागेशवृत्तिषु प्रायो भाष्य च अहिन-स्वैयनीवत् इत्येव पाठ इति।
- ९६२ २० बर्ङाभर्ये।गविरोध द्रव्यनिरुद्वृष्टमाविति।
- ९६३ ५ कङ्कणम् इत्यव कङ्कणः इति।
- ९६६ ९८ चार्चे द्रत्यत्र चाता- द्रति वरः।
- ९६४ ९ -वादादिभिरंश्यता इत्यस्य स्थाने -वादादिभिन्नक्ते इति वरः।
- ९६४ १२ अमें। इत्यस्य स्थाने आ स इति।
- ९६४ ९२ ज्ञान इत्यस्य स्थाने ज्ञेय- इति।
- ९६४ २३ -क्लास्त- इत्यस खाने -चेक्लास्त- इति।
- ९६४ २४ योगिनो दत्यस्य स्थाने ज्ञानसाधनानां इति वरः।
- ९६५ ९ श्रनिरुट्ट हिनाते क्षत्र नियम- इत्यस्य स्थाने वतनियम-इति।
- ९६५ २ योगिनां दत्यस्य स्थाने वर्षात्रमाद्याचार- इति।
- ९६५ द्रित मेचि- इत्यारभ्य स्मृतिभ्यस इत्यनस्य स्थाने न पपाठ गुरुपोक्तां क्षतोपनयनः श्रुतिम्। न दद्शे च कर्माणि शास्त्राणि जगुरे न च ॥

ए. प.

इत्याद्यन्गीतादिवाक्येभ्यः इति।

९ ६५ ९० वृधैने- इत्यस्य स्थाने

मेाघाशिनामिखनश्चीचबिहः हातानां पिण्डपरानिपछतोयिवविजितानाम्। सम्भाषणाद्पि नरा नरकं प्रयान्ती- इति बरः।

२६५ २९ महादेवहनी नोपदेशेऽपि इति पाठः। श्रनिरुद्धक्तिमते तु क्षतक्रवाता इत्यस्यैव स्थाने क्षतक्रयः इति।

९६६ २ भानात- इत्यस्य स्थाने विवेकाभाव- इति वरः।

९६६ ५ -ऽविभागस्रेति इत्यस्य स्थाने -ऽविभागादिवेति इति बरः।

९६६ प्रतक्क्देनाको च्यमानयोः इत्यव तक्क्देनाच्यमानयोः इति।

- ९६६ ९ सम्यंग् इत्यतः पूर्वं क्षतक्रत्यतामपीन्द्रस्य दृष्टामाविधया पद्भीयन् इति ।
- ९६६ ९८ ऐक्तिसाधनादेव इत्यस्य स्थाने ऐन्द्रियकसाधनादेव इति।
- ९६७ ५ नागेश्रष्टनी क्वचिक्राय्ये च यज्ञीपासकानामिव इति । नास्तीति।
- ९६७ ९३ ब्रह्माने।कपर्यन्तस्य इत्यत्र ब्रह्माने।कपर्यन्तेषु इति वरः।
- ९६७ ९७ -इनाष्ट्रिनाक्यं तत् तर्नेव प्रायेणोत्पद्मज्ञान- इत्यख स्थाने -दाष्ट्रिनाक्यं तत् तर्नेवानुत्पद्मज्ञान- इति।
- ९६७ ९८ -मुपारेयोपादानं इत्यस्य स्थाने मुपारेयादानं इति।
- ९६७ २२ चौरोपादानं इत्यव चौरादानं इति। श्रनुकृतसायं पूर्वे जिल्लापाउस्येति।
- ९६८ ९ नागेश्वष्टनी -योगादा दत्वस्य स्थाने न्योगात् दति।

T. Y.

९६८ ९ श्रनिबद्धमहादेवनाशेशहिनषु गुणयोगाद्वदः दृष्यस्य स्थाने गुणयोगाद्वन्यः द्रित पाठः। तद्यास्त्रापि तदनु-गुणवेति ।

९६८ ४ वेंद्वे इत्यख खाने पञ्चात् इति।

९६८ ५ तथार्थमङ्कां इत्यस्य स्थाने शतार्थमङ्कां इति वरः।

५६८ ७ इति इत्यस स्थाने इत्यादिनेति इति ।

९६८ ९७ तद्वदिव्यर्थः इत्वस्थाग्रे। तहुक्तं याञ्चवक्क्येन।

मिनो हि यथाद्शें। रूपानेक्स न चमः। तथा विकलकरण श्रात्मद्वानस्य न चमः॥

इति। इति।

९६८ ९८ महादेवष्टमी तु तब्बन्यखापि इति सत्रपाठः।

९६८ २३ पुरुषार्थतासिञ्जा द्रत्यव पुरुषार्थसिञ्जा द्रति वरः।

९७० ४ सिड्वियोगेऽपि इत्यत्र सिड्वियोगोऽपि इति।

१७० ५ क्षतक्रव्यता इत्यतः परं ब्रह्मणोऽपि भयं ब्रह्मणोऽपि भयं मनो द्विपरार्थपरायुषः।

इति स्मृतेः। दुःखनिष्टच्ययं इति।

९७० ६ -तर्देश्वर्यसापीत्वर्थः। इत्यसात् परं तथा च श्रुतिः। जीविष्यामा यावदीश्विष्यित्व वं वरस्तु मे वरणीयः स एवेत्याद्ति। इति ।

९७० ९८ निरासायः दत्यसात् परम्। मङ्गलत्वं च सिभूनियर्तेक-त्यमतोऽयश्रब्दोचारणस्य फलमुक्तम् इति।

९७० २९ श्रमिरुद्रमञ्चादेवष्टच्योस्तु फल्सम्यन्तिः इति स्वर्यपाठः।

९७९ ४ ईस्थराधिष्ठाळले इत्यन ईस्थरखाधिष्ठाळले इति वरः।

९७९ ९५ महादेवष्टनिमते तिथिहिः द्रत्यस्य स्थाने नगियिहिः द्रति ।

#### ष्ट. प्.

- १७१ ९७ उपकार इत्यारभ्य न पानकत्त्वम् इत्यन्तं पुक्तकान्तः रेषु न इत्यात इति।
- ९७९ २० व नित्वमुक्ती न स्थात् इत्यव वस्थवित नित्वमुक्ती न इति।
- ९७९ २२ श्रन्थोऽन्यात्रयात् इतः परं इच्छोत्पन्त्यनन्तरं प्रक्षतिप्र-वतमं प्रक्षतिप्रवृत्त्यमन्तरं चेच्छादिरिति इति वरः।
- ९७९ २३ श्रातः प्रकारद्वयमविश्वायते द्वयाव प्रकारद्वयमविश्वयते दिन ।
- ९७२ ९ तद्यया इत्यस्य स्थाने तद्योग ऐश्वर्षे इति।
- ९७२ ९ प्रधानशक्ति- इत्यव प्रधानधर्म- इति।
- ९७२ ४ चेत् सङ्गापितः इत्यव चेद्वर्मसङ्गापितः इति पाठः क्षितिहास्ये नागेशहनी चेति। क्षित्रच चेदिनि परं नास्तीति।
- ९७१ 🗠 धनामाबेख चेत् इति क्वचित् पाठः।
- ९७२ ९ चेबेतनैययं इत्यव चेदैययं इति वरः।
- ९७२ ९० सिद्धम्। इतः परं तदुक्तं मेख्यधर्मे।

श्रभिद्रवत्यस्काम्ममयोनिश्चेतमं यथा। श्रचेतनाश्चेतयितुः कारणादंभिमंहताः॥

#### इति। इति।

- ९ं७२ ९४ इति तवाइ दत्यस्य स्थाने दत्यत श्राइ इति।
- ९७३ ९९ -निव्यत्वारेंगीपत्व- इत्यस्य स्थाने निव्यत्वारेः त्रुतीनां गोपत्व- इति ।
- ९७३ ९३ चाष्ट्रीकारेण द्रव्यस्य साने लक्नीकारेण द्रति।

y. y.

- ९७६ ९४ नाविद्याते। इत्यारभ्य दूषयित इत्यन्तस्य स्थाने स्थाताः श्रिताचानकस्यनयैव स्वप्नवत् सर्वयवद्यारे।पपनेः प्रधान-कस्यना वर्ष्यति यद्यास्तिकेनापि केनचिरास्त्रियेत तद्द्रस्य यति इति ।
- ९७६ ९८ मोच्च इति। इत कर्ध्व एतदेव च वेदान्तेषु पूर्वपच्चमाधुः निका मायाबादिनः सिद्धान्तवेन कस्पर्यन्ति इति।
- ५७४ ४ बीजाद्वरवदयनवस्था द्रत्यत्र बीजाद्वरवदनवस्था द्रति।
- ९७४ ४ पुरुषाणां इत्यन प्रक्षती संसारस्यानादित्वत्रवणेऽपि पुरु षाणां इति।
- ९७४ ६ विज्ञानचन इत्यव ब्रह्म वा इट्नग्र श्रापीत्। विज्ञान-घन इति।
- ९७४ ९९ श्रखण्डानादितया इत्यत्र श्रखण्डानादितया शुक्त्याद्य-श्वानवत् सात्रयानेपकतया च इति ।
- ९७४ ९४ चनिरुद्धनागेशहत्त्योः क्वचिद्वास्ये च ब्रह्मबाधमसक्तेः इत्यवरः पाठः।
- ९७४ २२ चेतने इत्यव चेतने धर्मिण इति।
- ९७५ ४ विद्यानाच्य- द्रत्यन विद्यानाच्यत्व- द्रति ।
- ९७५ ४ त्रातात्रयादिति इत्यस्य स्थाने त्रातात्रयात्। एकस्य मुक्तावन्यैः कार्यदर्शनेन जगत्कारणस्य ज्ञाननाश्चत्वासस्य-वाच। तसाज्ज्ञाननाश्चतया जगत्कारणस्याविद्यात्वं न मुख्यं सस्यवित किन्तविद्यावन्त्वतिद्विषयत्वादिना गौण-मिति इति।
- ९७५ ९२ नास्यविद्या इत्यव नास्यविद्या ज्ञाननाच्या इति। ९७५ २४ मत्यचा-इत्यव वीक्तिकमत्यचा- इति।

W. Y.

९७६ 🚾 -योर्जिङ्गमिस इत्यन -योर्ग्यापनिरूपं प्रमाणमिस इति।

९७६ ८ निषेधविध्यादेरेवाधर्मजिङ्गत्वादित्यर्थः इत्यस्य स्थाने निषेधविध्यन्यथानुपपत्तेरित्यर्थः इति।

९७६ ९७ प्रक्तत्यंश्विशेषे- इत्यत्र प्रक्तत्यंश्वसत्त्वविशेषे- इति।

९७६ ९७ तिष्ठतीति द्रत्यस्य स्थाने जायते प्रसये च तिष्ठतीति द्रति।

९७७ ७ सुखादिसंविनिरिति पाठो नागोजिमतो भोजव्ये तु कीद्दगिति सर्वेत्र संशय द्रति।

९७७ ९९ तत् तत् इत्यस्य स्थाने तत् इति वरः।

९७७ ९४ प्रत्यचातिरिक्तं दत्यव ननु प्रत्यचातिरिक्तं दति।

९७८ ५ साहित्यातिरिक्ता इत्यव साहित्यातिरिक्तं वस्तु इति।

९७८ ७ क्तुप्तमित्यर्थः इत्यस्य स्थाने कल्पितमित्यर्थः इति बरः।

९७८ ९९ धूमस्यापि इत्यन धूमस्य इति।

९७८ ९५ -रोधारता शक्तिकापिकताधियताशक्तिमत्तं च इत्यव -दा-धेयताशक्तिमत्तं च इति।

९७८ ९९ खरूपश्चित्तिनियमः द्रव्यनिरुद्धमद्दादेवष्टित्तमते पाठोऽर्थः भेट्योति ।

९७८ २२ पानरुत्यं खयमेव विष्टणोति इत्यस्य स्थाने संस्पमित्सः बुद्धित्वादिकमेव। स्रता बुद्धिबुद्धित्ववतीत्यत्र बद्धितां-सस्याधिकस्य पकारत्वात वैयथ्येमित्यास्रयेन दूषणान्तर-मास इति।

१७८ द धूमस्रोत्वारभ्य वज्ञायाप्यतापित्तरित द्रत्वस्य स्थाने गन्धारेः प्रथिवीत्वाद्याधेयत्वाभावात् प्रथितीत्वाद्ययाप्य-तापित्तरित दति ।

९७९ ९६ श्रननुगमस्तु नानाधिवस दत्यव व्याप्तिश्रव्दाधीननगमस्तु

y. q.

नानाचेवन्न इति।

- १०६ ९६ बैजात्वाद्युषपत्तिरित इत्यस्य स्थाने बैजात्वाद्यापत्तेः। श्रम्यथा सर्वेषामेव मते नानाविधमन्त्रचाराणां व्याप्तित्वे नाननुगमदोषः समान एव इति।
- १८० १ पानिरङ्गष्टिनामते सम्बन्धसिद्धेः इति स्वपाठोऽर्थभेरः स्वित ।
- ९८० ९८ सिज्ञातीत्वयः रावस्य स्थाने सिज्ञातीत्वर्धः। सिज्जविनेक प्रतिपादमस्य चाविद्यानिष्टिचिद्दारा मोद्यः कलम्। यथा लोके पुत्रक्ते ज्ञात राव्यादिप्रतिपादनस्य सर्वादिः फल-मिति न तद्देयस्यम् दति वरः।
- ९८० २० श्रनिरुड्डहर्ती तु तदर्शस्या- द्रत्यस्य स्थाने तद्रश्यस्याय-द्रति स्वत्रपाठी वरः।
- ९८९ ७ ननु तथापि इत्यस्य स्थाने ननु इति।
- ९८९ ९४ स्वावर्त्वीपदिश्यमे द्रत्यत्र स्वास्त्योपिक्स्यमे दति।
- ९८२ ९० द्रत्ययः द्रत्यव द्रत्यर्थः। न चासङ्घामाणिपासनादिवापार-वदेवासङ्घावेदनिर्माणमप्युपपद्यतामिति बाच्यम्। स्वयं स्फुरद्वेदेभ्योऽयं मतीत्येव पासनादिषु मष्टमेः। द्रति वरः।
- ९८६ ६ निजयस्वाभियक्तेरितिपाठी महादेवहनी तत्र निज-स्कीव सानजनकिनजशस्त्रीवाभियक्तेः प्रमात्वस्रोति तद्यास्यादर्शनादिति।
- १८३ ९७ शुक्तिरज्ञत- इत्यतः पूर्वं जगक्ताभावे नावदुपखळेरिति तस्यार्थः। इति वरः।
- ९८३ २९ श्रत्यन्तवतोऽपि गुणादेभानं न युक्तम्। विनाशादिकाते वाधदर्शनात् दत्यत्र श्रत्यनस्य वते। गुणादेः स्थानं भानं

y. q.

न युक्तं परिणामितया पूर्वपूर्वधर्मेः प्रतिचणं बाधदर्भ-नात् इति।

९८३ २२ बाधदर्शनाच । इत्यतः पञ्चात् वाचारस्थणं विकारो नामधेयं स्टनिकेत्येव सत्यम् । इति ।

९८४ ९ -प्रतिषेधोपपित्तरिति द्रत्यत्र -प्रतिषेधानुपपित्ररिति द्रति।

९८४ ई भावः इत्यत्र भावः। या तु

नासद्रपा न सद्रपा माया नैवाभयात्मिका।
सदसङ्ग्रामनिवाच्या मिथ्याभूता सनातनी॥
इति स्नृतिः। तस्या श्रयमथः। माया प्रकृतिः सकाया
स्ववयनिरस्तप्रकारवयरूपः न भवति किन्तु सदसङ्ग्रामनिवाच्यानिधार्या सदेवेत्यसदेवेति वा निर्धायं क्रमश्रव्या यतो मिथ्याभूता प्रतिच्चणमन्यथात्वं गच्छति।
श्रय च सनातनी खरूपतो नित्या सदसद्देपित यावदिति। एवमेव प्रधानस्य सकार्यस्य निःसनासन्त्रं योगभाय्ये प्रोक्तमिति। इति। यावदिति। एवमेव इत्युपरिलिखितपाठस्य स्थाने यावत्। इत्यमेव इति पृस्तकानारपाठः।

९ ८ श्र यद्व स्वन्य रूपेण इत्यारभ्य भन हे तृत्वसम्भवादिति इत्य-न्तस्य स्थाने श्र यद्व स्वन्य रूपेण भासते न प्नरस्तो भान-मित्यपि न यक्तं स्वन्योत्याचातात्। श्रसन्न भासते सन्नि-कर्षाद्यभावादिति स्वसिद्धान्तत्याचातात्। श्रसतः सन्नन्य-स्य भानाभ्युपगमादित्यर्थः। यदि च सन्नन्योऽप्यन्य सन्नेव भासत इत्युच्यते तथापि विश्रेष्यविश्वेषणान्योगिक-प्रतियोगिकत्वयोग्वेहेऽसत्स्थातिस्तद्यहे च श्रुक्तिरज्ञतत्व- **v**. 4.

समबायामां विश्व हुः कामामेव भामापन्धा सदिभिष्येते विवे-काग्यष्ट एव पर्यवतानमित्वान्यथास्त्रातिवचात्वाचात एव विश्विष्टस्त्रमसीवान्यथास्त्रातिश्रस्त्राथास्त्रित । श्विपच ज्ञानस्त्रार्थेथाभिचारित्वे श्वामेमार्थिसिंडिरिति सवचे। व्या-ख्रेणेत । तदुक्तम् ।

ज्ञानस्य व्यभिचारित्वे विश्वासः कितिबन्धमः।
इति। एतदुपपन्धर्धे कस्पनासद्दे तु शीरवेण वाचवाद्रवंगगापद एवामयसिद्धा व्यवद्वारहेतृत्वा कस्पयितुं
स्का इति। किन्तु भानताविशेषेण भानयोबीध्यबाअक्षभावे नियानकाद्यभावस्रीति दिक् इति वरः।

रूड २९ यथा पटादिषु इत्यस्य स्थाने यथा शुक्तादी बुड्डिस्थ-रजाताहै: स्फटिकादिषु धा इति वरः।

रुद्धः रर कालाहिष्विष्ययेः इत्यत्रं महितकालाहिष्विष्ययेः इति । रुद्धः अ सम्रय- इत्यस्य स्थाने सत्ताकालेऽय- इति । रुद्धः ज तिकृतम् । इत सत्तरम् ।

निष्यद्दा श्रापुत्रभूतानि भवन्ति न अवनित च। कालेनालच्छावेगेन स्वस्थात्वात् तक्ष दृश्यते॥

श्रमसूचोक्तं च प्रपश्चका सहस्रतं स्नार्यवर्धीत इति वरः। ९०५ ९० चडास्वयमीय इत्यस्य स्थाने घटाद्यवयवीव एको घट इतिबदेकं पर्रमित्रमुख्यात्। चर्चामामाश्चावनाश्चितया भेलवार्षप्रस्थासम्बद्धासम्बद्धाः इति वरः।

१८५ २२ स्फोटकस्पनेवार्थः। इत्यानः परं यथाक्यस्ति देकतामवाय-स्कार्यसाधकावे च वनाहेरपि अधोकष्टकाहिन्योऽतिरेकाः पनेः। स्कं वननिवास्त्रनुभवकान्याहिति इति वरः। ¥. 4.

- ९८६ ९ न वर्णनिव्यत्वनिति पाठा नासे जिल्लानिति।
- ९८६ ९४ कारणव्यापारेणः इत्वत्र शब्दे क्रिः च्हादिश्वपि कारण-वापारेण इति।
- ९८६ ९८ नादीतमातानां इति गठोः परोः नामोजिअहससात-स्रोति।
- ९८६ २२ विङ्गान्युम<del>ण्याने इत्यस्य स्थाने सिङ्गान्युणासान</del>े । स्रीपा-धिकभेट्टेन ता**हश्रवान्योपपनेस्त्यसम्बद्धानस्यान् । इ**ति। वरः।
- ९०० ९ खिङ्गं इत्वयः खुराने भेट्र खिङ्गं इति।
- ९०० ७ -बाधित इत्यस्य स्थाने -बाधितस्यसम्बिश्वात श्राहशो नेति नेति श्रस्तुलमनिषुत्रसस्यिकस्युनिकाधितोऽस्या-वापपस्योगरोन्दे इति ।
- ९८७ ८ -वैश्रद्धाय दलस्य स्थाने -वैश्वारद्वास द्रति ।
- १०० २२ एकाबावादिनां इत्वसा स्थाने पाई तयादिनां इति।
- १८८ १ नामानिद्या इत्यनिरङ्ग्यमीः वासाः नाविद्या इति । महादेवष्टमी स्वपाठ इति ।
- १८८ ५ -सोनेय इत्यस सामे -सेन प इति।
- १ कक कहि इक्स साने पविद्यायाः प्रद्रवासेन द्योपारा-नामायोगास । द्यत्वे तथैनात्ते तप्रसङ्गास । किञ्चा-विद्याया स्पारानतां क्षात्यदृष्टं भुक्तिस्कातादिस्थाने द्यासिया चिकित्तनित्यते सक्त एकेस्यक्षानं तद्देतोः संस्का-रस्य मनोधर्मकादिति । यदि दति बदः।
- ९८८ ८ यहीत्यारभा श्वासिभागेना- इत्यनामा स्वाने ब्रह्मगीमां-सामा त्यविकाङ्ग्रस्था पुरुषात्रिता गगने नायुवित्यते

g. q.

ताद्याविद्याद्वारा च ब्रह्मचोऽधिष्ठानकारक्त्वमेव तया-साभिरप्यनुमन्यते । श्रस्तदुक्तम्वतरेव तैरविद्यात्वेन परिभाषकात् । श्रात्मार्थतया मपञ्चस्यात्मन्येवाधिष्ठाने मक्वत्युपादानत्वचीकारसाम्याच । विशेषस्त्यमेव । यत् तै: सद्बस्पूर्वका मक्वतेरिंप महत्तिरित्यते । श्रस्ताभिस्तु नेति तैस्रोक्तमविभागेना- इति वरः ।

१८८ १५ -मयोऽपर्ष इत्यस्य स्वाने -मनर्थोऽर्थ इति। १८८ १८ -मखस्डाकाद्दैतं इत्यस्य स्थाने -मखस्डाद्दैतं इति। १८८ १८ नार्थः। इत्यस्य स्थाने नार्थः। नापि साचादेव ब्रह्मस्य स्पादानत्वम्। इति।

९८८ २९ प्रत्युत इत्यस्य स्थाने प्रत्युक्तं इति।

९८८ १ अखंद्धत्वे- इत्यस्य स्थाने अखरहैकत्वे - इति।

१८८ ७ न च रत्यतः पूर्वं न च सक्चन्दनाद्याकारबुडिष्टन्यभि-यक्तं चैतन्यमेव मुखिमिति वाच्यम् । श्रीताद्यातानामिषि तत्र मुखत्वमसङ्गात् । मोच्चे मुखाभ्युपममिवरोधाच । किञ्चेवं चुत्पिपासाद्याकारक्टन्यभियक्तचैतन्यस्थैव दुःख-स्वापन्या दुःखस्कप्रत्वमस्यात्मनः मसञ्चेत युक्तिसाम्या-दित्यादीन्यव दूषणानि स्वयमूह्नीयानि । यद्पि कञ्चि-दाह । चैतन्ययहकाले मुखमपि नियमेन मृद्यत एव मुखद्वानं त्वविद्ययाष्ट्रतम् । तद्यसत् । ज्ञानेच्हाद्यत्या-दीनामज्ञानसम्बस्य क्वाप्यदर्शनेनादृष्टकस्यनापनेः ।

श्रानन्दं ब्रह्मणो विद्वान् न विभेति कृतश्वन। इत्यादिश्रत्यक्तानामानन्दज्ञानफलानां सर्वेषु पुरुषेषु सदैव प्रसङ्गत्यः। संस्काराद्यज्ञानेऽपि संस्कारादिफलवत् **v**. ч.

खकार्यं प्रति खगोचराज्ञानस्य प्रतिबस्यकतायाः क्षाप्यष्ट-ष्टत्वादिति । किञ्चानन्दस्यैव नोके पुरुषार्थत्वं सिद्धं नानन्दानुभवाज्ञाननिष्टनेस्तदन्भवस्येत्यादीन्यप्यव दूष-णानि । इति ।

- ९८८ ९० -त्वादिति इत्यस्य स्थाने -त्वात्। निषेधत्रुतेरेव बजवन्त्व-स्य श्रुत्यैनोत्तत्वाच । श्रन्यथा सत्यसङ्कस्यत्वादिश्रुतिभि-रात्मन इच्हादिधमाणामपि प्रसङ्गादिति इति।
- ९८८ ९२ तदुक्तमितः पूर्वं गुणस्वात्र परमियत्वं तत् प्रेयः पुनादिः व्यादिश्रुतियुक्त्यनुभवैरात्मनः परमियत्वसिद्धेरिति भावः। इति वरः।
- ९८९ ९५ -श्रुतिवरिति इत्यस्य स्थाने -श्रुतिवरानन्दातानीः ससा-मिभावसन्त्रस्परा वा न निर्धन इतिवरिति इति।
- ९८८ २९ श्रनाःकरणोपपत्तेः द्रत्यव श्रनाःकरणोत्पत्तेः द्रति वरः।
- ९८९ २३ महादेवानिसङ्गष्टत्तिमते न व्यापकत्वं मनसः करणत्वादि-न्द्रियत्वाद्वा वास्यादिवचचुरादिवच द्रति स्वचपाठः।
- ९८० ७ सिक्रयत्वसिद्धेन दत्यत्र सिक्रयत्वे सिद्धे न दति।
- ९८० ९६ न मु मनम्रादिकं इत्यत्र न बुद्धादिकं इति वरः।
- ९८० २९ भागिना इत्यत्र भागिन इति। पाठोऽयमनिरुद्धमञ्चाद-वनागोजिपस्मत इति।
- १८० २२ भोगिनः पुरुषस्य प्रधानस्य चावयवे इत्यव प्रक्षतिपृरुष-विषये भागिना भागलाभाऽवयवावयविभावे। इति। श्रव्यवहितपूर्वे क्तपाठानुकूलस्यायं पाठ इति। १८९ द्रव्यर्थः इत्यस्य स्थाने इत्यर्थः। श्रानन्दाभियक्तिस्य ब्रह्म-
- १८९ द इत्ययः इत्यस्य स्थाने इत्ययः। त्रानन्दाभियात्तस्य ब्रह्म-सेनादी गीणी मुक्तिरेवेति भावः। त्रन्यया विद्वान्

#### **V**. 4.

इवेशेकी जहाति इति सुतिविरेश्यात्। किञ्चाभि-यत्तेराक्षधमेत्वेऽपि सा कि निव्यानिक्या वा । त्रावे सिङ्क्षेमापुरवार्थेत्वम्। त्रमशे जन्यभावस्य विनाश्चितवा मेश्वस्य नाशापितः। नक्षादानन्दाभिकातिर्मुख्यमेश्व इति नवीनवेदान्निनामपसिङ्कान एवेति दिक् इति वरः।

- ९८९ २९ मोच्चसाप्रवार्धमादिन्यर्थः इत्यव श्राकारेाच्छिनिकाल श्राकारिषोऽपुच्छेरादिन्यर्थः इति।
- १८२ १५ -चेवार्थः राजसा साने -च मुखदुःसाभावयारेव स्वतः पुरुषार्थालादिवार्थः रति।
- ९८२ ९८ -दित्वर्धं इत्यक्षात् परः इतरवियोमनदिति पाठे तू च्छि-भावयं इष्टानाः इति वरः ।
- ९८६ २ पूर्वे चैतद्वास्थातम्। इत्यस्य स्थाने पूर्वे स्विद्वान्तोऽव-भृतः। श्रिसांस्थाध्याये परपत्तो निराक्रियत इत्यपानस-स्वम् इति वरः।
- ९८६ ६ पदार्थपतिनियमं इत्यव पदार्थं प्रति नियमं इति।
- ९८६ ५ मुक्तिस्रेति वरः। क्वचिक्वास्ये विद्यतेऽवं पाठो महादेव-नागेश्वसमानस्रेति।
- ९८६ ८ -चेत्वर्थः इत्यत्र -च । तथा प्रक्वतिविवेकारेव मेाच्यस्योक्त-त्वादित्वर्थः इति वरः।
- १८४ ९८ वाङ्ग- इत्यस्य स्थाने व्यक्तशाक्तघोराविविशेषवते। व्यक्त-इति वरः।
- ९६४ २९ बोध्यम् इत्यस्य स्थाने बोध्यम्। तन्याचाणामपि एयि-बीस्वादिकमस्य तत्यस्यस्ये च पद्मविश्वतितन्त्रविभाजको-पाधिस्यू सप्रथिवीत्वादिकमेव। श्रथवा स्यूसप्रथिवीपर-माणपरतयैव सामभास्यं सास्त्रीयम् इति।

**V.** 4.

- ८८५ ९ महादेवानिसङ्गृष्टच्योः मध्यक्षत्वनियम इति स्वपाठः।
- २८५ २० खन्नीनामनित्यत्वेऽपि इत्यत्र खन्नीनामनित्यत्वेऽप्यस्थिर-त्वेऽपि इति वरः।
- ९८६ ९४ निजयक्ताभियक्तिका द्रत्यव निजधनाभियक्तिका द्रत्य-निबद्धसम्बन्धाः।
- ९८६ ९५ वस्तुनः साभाविकश्वक्तिविश्वेषोत्पादाऽपि दत्यव निजया स्वीयस्य न तु गुणकमधमस्य शक्तिविश्वेषस्योत्पादाऽपि दति ।
- ९८६ ९८ नित्यर्थः । इत्वस्थाये साहम्बस्य कादाचित्वस्थापि दर्श-नात्। यावष्ट्रव्यस्थायिम्रक्तित्यावर्तनायाभिव्यक्तिपद्मिति । इति वरः।
- ९८६ २२ घटादिव्यक्तीनां साहास्त्रमस्तु द्रव्यस्य स्थाने घटव्यक्तीनाम-न्योऽत्यं साहास्त्रमस्तु एवं पटादीनामपि। तथा च तेने-वानुगतपत्वयोपपत्तावनं सामान्येन इति वरः।
- ९९७ ९ नागेंशहमी म सञ्ज्ञासञ्ज्ञिनीः सन्वन्धोऽपि इति स्व-पाठः।
- ९९७ १० ग्रनिरुद्दमते धर्मियाचकपमाणवाधादिति स्वचपाठः।
- १८७ १८ प्रत्यचननुमानं वा इत्यस्य स्थाने प्रत्यचानमाने इति पाठो नागोजिङ्गाविति।
- १८८ १ प्रत्ययसापि इत्यव प्रत्यस्यापि इति।
- १८८ ८ वैश्विष्ठामत्वयाचेत्वारभ्य वक्तवाः इत्वमाखः खाने न च वैश्विष्ठाबुद्धिनियामकं सम्बन्धविश्वेष एव वक्तवाः इति ।
- ९८८ **९० सम्बन्धन्त् रूख्य व सम्बन्धन्त्** रूति।
- ९९८ ९९ ताल्लायां अरूप-इत्यव ताशातयमपि तडुमेखरूप-इति।

y. q.

- १८८ १२ इति इत्यस्य स्थाने इति। किञ्च तारात्रयस्य भेदबिंदि नियामकत्वं दृष्टं घटो दृष्यमित्यादी न त्वाधाराचियभाव-बुद्धिनियामकत्वमपि घटस्य दृष्यमित्याद्यनम्भवात्। श्र-तो दृष्यत्वादिकमेव दृष्यादितादात्रयम्। ततस्य कथमा-धाराधियभावबुद्धिनियामकतया परेरिष्टः समवायसम्बन्ध-स्वादात्रयेन चरितार्थः स्थात् तन्त्वादी पटत्वाद्यभावादिति इति वरः।
- १८ ८० नानुमेयत्वमेव इत्यव नानुमेयत्वं इति नागोजिङ्गी।
  क्विज्ञास्ये च स्वचपाठ इति।
- १८८ १८ न इत्यन न केवलं इति।
- १८८ २३ श्रवा- इत्यस्य स्थाने तेषुवा- इति वरः।
- ९८८ ७ तम्निराकरोति इत्यस्य स्थाने तवाह इति।
- ९८८ ९० इन्द्रियाश्रयत्वं इत्यस्य स्थाने भागायतनत्वेनेन्द्रियाश्रयत्वे-नापि इति ।
- ९९९ ९६ चित्रादिवद्गमनाभावस्य द्रत्यस्य स्थाने चित्रादिवस्तिषुः-देवस्य गमनानुपपत्तेः द्रति वरः।
- १८८ १८ वेति इत्यस्य स्थाने चेति इति।
- २०० ५ स्चा- द्याव खात्रयस्चा- द्रति।
- २०९ ६ सम्बन्धार्थं सप्तीति इत्यस्य स्थाने श्रर्थपकाश्च- इति।
- २०१ ९९ -कारतेाहु। ही इत्यस्य स्थाने -कारताईं। इति।
- २०९ ९६ श्रनिरुड्डमहारेवष्टच्योत्तु न द्रव्ये नियमत्तवीगादिति स्वपाठोऽर्थभेदस्रीत ।
- २०९ ९५ वृत्तिवर्तनजीवन इत्यन वृत्तिवर्तनं जीवनं इति।
- २०९ २२ नागेश्रष्टनी क्वचिद्वाची च -सादादिवक्तियमः इत्यस्य

y. q.

स्थाने -सादादाविव इति स्वचपाठः।

- २०२ ७ सस्भवनि इत्वन भवनि इति वरः।
- २०२ प्राधिवापष्टस्थेन इत्यव पार्धिवेन्धनापष्टस्थेन इति।
- २०२ ९९ वाङ्कास्यिकसांसिड्डिकं द्रत्यत्र वाङ्कास्यकं सांसिड्डिकं द्रति मृहादेवसम्बातः स्वत्रपाठः।
- २०३ ९ अवापि शरीरे इत्यस्य स्थाने शरीरे इति।
- २०६ २ व्यपदेशः इत्यस्य स्थाने व्यपदेशस्तु इति।
- २०६ ७ प्राणो इत्यारभ्य इति इत्यन्तस्य स्थाने प्राणो न हे हा-रस्भकः। इन्द्रियशक्तिकं द्यन्तः करणं विना प्राणानव-स्थानेनान्वयव्यतिरेकाभ्यामिन्द्रियशक्ते कुंडितन्वाहे व प्रा-णनाहिव्यापारिषड्वेन तहन्यः प्राणोऽस्तीति तथा च बुड्यभावेऽपि स्वतहे इस्य न स्यू खहे इः प्राणोपाहानक इत्यथः इति।
- २०६ १६ महादेवष्टनी पूर्तिभावप्रसङ्गः इति स्वत्रपाठः। श्रानिसङ्घ-ष्टनी तु पूर्तिभावप्रसक्तेः इति ।
- २०६२० प्रयोजनाभावाचिति इत्यस्य स्थाने प्रयोजनाभावात्। संयोगमात्रेणाधिष्ठानस्य यावदृव्यभावित्वाचेति इति।
- २०४ र पुरुषस्याधिष्ठाद्यत्वं इत्यव पुरुषस्याधिष्ठाद्यत्वं तु इति वरः।
- २०४ ७ त्युक्तम् इत्यस्य स्थाने त्युक्तम्। प्राणप्रवेशकाले च समग्र-स्येव लिङ्गाश्वरीरस्य प्रवेशो भवति प्राणसाहित्येनैव तद्या-पारात् इति।
- २०४ ९ रू -परिच्छेदविगमेन इत्यन -परिच्छेदादिविगमेऽपि इति वरः।

**y**. **y**.

२०४ ९८ च भवतीति इत्यव भवतीति इति मुख्यः पाठः।

२०५ ९ चिदाकाश्केतिभवको द्रव्यारभ्य चित्रभः द्रव्यन्तस्य स्थाने

चिराकाशानभियक्तेनानाकारैरितस्ततः । धीरटन्ती सद्द यक्तरटन्ती दर्शयेसितिम्॥ वस्तुतस्तु सरा पूर्णमेकरूपं च चिन्नयः। द्रति ।

२०५ ६ पुनास्तरा इत्यतः परं मोचारिकालीनं च पुरुषस्य स्वरूपं वासिष्ठे पर्दार्थतम् ।

> श्ववस्थवित सर्वेव दिरभूम्याकाश्रक्षिणि। प्रकाश्ये यादृशं रूपं प्रकाशस्यामनं भवेत्॥

विजगत् त्वमदं चेति हम्बोऽस्तामुपागते। द्रष्टुः स्थात् केवलीभावस्ताहमो विमलातानः॥

इति। इति।

२०५ ८ श्वनिसङ्गसहादेवष्टन्योः सबीजमन्यत इत्यत्र सबीजत्वः मन्यस्य इति स्वापाठः।

२०५ ९२ कमी- इत्यब वासनाकमी- इति वरः।

२०५ ९६ त्रसमाचाते द्रव्यव पूर्वेपूर्वासमाचाते द्रति। पूर्वेपरास-माचाते दति वा।

२०५९७ निबीजलवचनात् इत्यव निबीजलवचनात्। चरमा-सम्प्रज्ञातस्यैव तु मुख्यनिबीजलात् इति।

२०५ २९ महादेवष्टनी वयस्यापि द्रव्यव वयस्य द्रित स्वचपाठः।

२०६ ९ दे। षवशादेव इत्यन दे। षादेव इति समानम्।

२०६ ७ वासनयानर्थेखापनं दत्यन क्वचिद्वाच्ये वासनया न खार्थ-खापनं देखयोगात् दति नागेश्रष्टनानिति।

#### **у.** ч.

- २०६९६ संस्कारान्तरस्य द्रव्यारभ्य तवाह द्रव्यन्तस्य स्थाने त्रात्म-ज्ञानेन सर्ववोपेच्या च संस्कारोत्पन्त्यसस्यात्। गच्छ-तस्तुषस्यप्रवदेवाकासक्तस्य विषयभोगादिति तवाह द्रति।
- २०० ४ त्रनिरुद्दमहादेवमते न बाद्मबुद्धिनियम द्रत्येकं दृद्धमु-व्याखतीषिधवनव्यतिष्टव्यवीरुधानामि भेक्किभोगायत-नत्वं पूर्ववत् द्रत्यपरिमिति स्वबद्धयम्।
- २०७ प्रभाताभागायतनत्वं इत्यव भाताभागायतनत्वरूपं इति।
- २०० ९९ श्रस्य इत्यारभ्य शुध्यतीत्यादिरिति इत्यन्तस्य स्थाने श्रस्य श्राखां जीने। जहात्यथ सा शुध्यतीत्यादिभिः इति।
- २०७ १९ एथक्स्नलेऽपि इत्यन एथक्स्नलपचेऽपि इति।
- २०८ ५ इन्हारीनामुभयरे इच्च इत्यव इन्हारीनां खावरारीनामु-भयरे हे। इति ।
- २०८ ९ देषं इत्यस स्थाने देधा इति वरीयानिति।
- २०८ १० वैराग्यम् इत्वन उन वैराग्यम् इति।
- २०८ ९० विरक्तानां श्ररीरमेतन्त्रय- इत्यव विरक्तानां श्ररीरमे-तन्त्रयं न किञ्चिद्पि। एतन्त्रय- इति वर:।
- २०८ १९ -हीनामिति इत्यस्य स्थाने -हीनां नेषां ज्ञानमात्रप्रधान-देखलाहिति इति वरः।
- २० ८ २२ वर्षच्चतादिकं इत्यव वार्वचादिकं इति।
- २०९ ५ खसांच्योऽपि च खसांच्योऽपि च इति स्वापाठः क्वि-द्वाखो नागेश्रष्टनी चेति।
- २०९ ९९ ये कुवादिनः इत्यक्तयेऽत्र वादिनः इति।
- २०९ २९ नामेश्रहना नास्तित्वसाधकाभावादिति स्वपाठः।

y. q

२९० २ विवेके प्रमाणद्वयमाह स्त्रजाभ्याम् इत्यस्य स्थाने विवेकं हेत्द्वयन साधयति । इति ।

२९० ३ महाँदेवष्टभी देहादियतिरिक्तो वैचित्रादिति स्वपाठः।

२९० ९० सर्वहा सर्वभानापत्तेः द्रत्यस्य स्थाने ष्टत्यभावकाले घटा-द्यदर्शनात् दति।

२९० ९६ वेत्यादिरूपेण। इत्यत्र वेत्यादिरूपेण। नापि खपकाश्याः कर्मकर्द्धविरोधात्। इति।

२९० ९६ श्रातस्त्रेषां द्रत्यव श्रातसामां द्रति।

२९० ९५ -नेन मंश्रयाद्या- द्रत्यव -ना- द्रति।

२९० ९६ एवं इत्यारभ्य बोध्यम् इत्यन्तस्य स्थाने नन् पुरुषस्य सदा ज्ञातविषयत्वेन ज्ञानपरिणामा माभवत् । इच्छासुखादि-

परिणामे तु किं बाधकमिति चेत्। शृणु। पुरूषस्य सदा चातविषयत्वे सिङ्के खाधवाचित्राकाश्चरूपमेकैकमेवाता-

द्रयं विज्ञाति। ततस्य ज्ञानस्य चित्रमेतया ज्ञानकार्यः धर्मादिकं तत्कार्ये कामुखादिकं च चित्तस्यैव विज्ञाति।

सामानाधिकरण्यप्रव्यासंच्या कार्यकारणभावे लाघवाहिः ति। एवं पारार्थ्यापारार्थ्याहिकमपि पूर्वेक्तं वैधम्येजातं बोध्यम्। तथा प्रकाशापकाश्चलरूपमपि वैलच्चण्यमात्राः

सङ्घातयारिका। देशहः प्रकाशक्यत्वे देशहिधमाणां सदैव भानप्रसङ्गात्। सुषुष्टादी देशहरेत्रीतन्यानुषप-

निस् । श्रात्मनस्तु प्रकाशमावरूपत्वे निर्धर्मकतयात्यः सङ्गाद्यभावेन च सहा धर्मभानादिष्रसङ्गादिति । इति ।

२९९ ६ इति । इत्यस्य स्थाने इति । अवयवपदं चतुर्विश्वितितन्त्रः परम् । षष्टी चेयं खत्वे मम धनमितिवत् । इति ।

**y**. 4.

- २९९ ४ श्रुत्या बाधिततया इत्यस्य स्थाने श्रुतिस्मृत्यनुग्रहेण भेर-व्यपदेशस्यीवाभेदव्यपदेशापेच्या बलवन्द्यात्। इति।
- २९९ ७ महादेवष्टमावनिषद्वष्टमी च न शिलापुत्रकवदिति स्नत-पाठः।
- २९९ ९० एव वा- इत्यब एव श्रुत्यादिप्रमाणैवा इति वरः।
- २९९ ९२ भावः। इत्यत्र भावः। तथा च सार्यते।
  जात्मापि चायं न मम पर्वा वा प्रथिवी मम ।
  यथा मम तथान्येषामिति चिन्ता न मे व्यथा॥
  इति ।
- २९९ ९८ महादेवनागेशवृत्त्योः क्षचिद्गायो च यथा दुःखाद्वेष इति स्वन्याठः।
- २९९ २४ तदुक्तम् इत्यस्य स्थाने तदुक्तं खैकिकैः इति।
- २९२ ५ महादेवष्टनी न कुवापि काऽपि मुखीति इति स्ववपाठः।
- २९२ ९८ श्रनिस्दृष्टमी चेन्न दत्यस्य स्थाने चेन्नेवं द्रति स्वचगठः।
- २९६ ६ नागेशहनी अवङ्गत्वश्रुतेः इति। अनिरुद्धक्ती तु अव-ङ्गादिश्रुतेः इति स्वपाठः।
- २९६ ६ -सस्भवात् इत्यत्र -सस्भवात्। श्रासीयत्वेन सस्भाव्यानां च गुणानां जन्यत्वेनेवानुभवात्। श्रादिश्रब्देन निर्गुण-त्वादिश्रुतयो ग्राद्याः। इति ।
- २१३ ७ संयोगे द्रत्यव सङ्गे द्रति वरः।
- २९४ ९ इयलादिति इत्यब देयलात्। दुःखं माभुद्मीयेति प्रार्थ-नादिति। इति।
- २९४ ९२ नागेशवनी न नित्यः खादात्मवदन्यथानुक्तिः इति स्वतपाठः।

**y. y**.

२९४ ९४ -भावस्थोक्केदा-इत्यव -भावस्य त्रुतिसिद्वोक्केदा-इति।

२९५ ७ प्रथमपादीक्तं इत्यव प्रथमाध्यायीकं इति वरः।

२९५ ९४ महादेवष्टमी तु श्रन्ययापुरुषार्थत्विमिति विपरीतः स्वन-पाठः ।

२९५ २९ नागेशहनी मुक्तिरन्तरायध्यस्तेने परा इति स्वपाठः।

२९६ ९६ नम्बन्तराय- दत्यारभ्य तत्राह्य द्रत्यन्तस्य स्थाने द्रतः परं द्धतीयाध्यायोक्तस्य ज्ञानसाधनस्याष्टाङ्गयोगस्योपसंहारः कर्तयः। तत्रादी अवसमननसंस्कृतेनैव मनसा साचा-

न्तारसम्भवाद्योगवैयर्थ्यमित्याशक्काँमपाकरोति । इति । २९६ ९६ क्वचिद्वाच्ये नागेशव्यकी च श्रिधकारवैविध्याच्च नियम इति स्वचपाठः।

२९६ ९७ श्रवणमाबा- द्रत्यव श्रवणमननमाबा- द्रति ।

२९६ ९८ श्रतो इत्यारभ्य पीत्याह इत्यन्तस्य स्थाने किञ्च केमिन-काल्टकवज्जातेऽपि साच्चात्कारे तहार्ट्याय श्रवणाद्युत्तरे. घामपि साधनानां नियम इत्याह इति।

२९६ २६ श्रवणा- इत्यारभ्य -दार्क्याचें इत्यन्तस्य स्थाने श्रवणमन-नयोस्तोषां निद्ध्यासनादीनां ज्ञानस्य मिथ्याचानानिभ-भवरूपदार्द्योचें इति।

२९७ ६ एतत्याधनत्वेन इत्यस्य स्थाने कार्यकारणाभेदेन कारण-शब्दः कार्ये प्रयुक्तः । एतत्याधनत्वेन इति ।

२९७ प्रमाधने द्रव्यस्य स्थाने ज्ञानफलकत्वे सब्येव फलामार-माह इति।

२९७ ६० चपरामनिरोधाद्युनिप्रतिबिमापग्रमा द्रव्यस्थाने यो-गायागयोः पुरुषस्थाविशेष दति चेन्द्रीवम्। यत चप- y. q.

रागनिरोधाद्यु:खात्मकष्टनिप्रतिबिन्नापगमा- इति।

२९७ ९७ जवा- द्रत्यस्य स्थाने जपा- द्रित ।

२९७ २२ स एव इत्यस्य स्थाने तथा च सार्यते।

यथा जले चन्द्रमसः कम्पादिस्तत्क्वता गुणः।
हश्यतेऽसम्नपि द्रष्ट्ररात्मनाऽनात्मना गुणः॥
एष एव इति वरः।

२९८ ९८ -सिम्निमनया इत्यस्य स्थाने -सिम्निसनया इति।

२९८ २२ मोच्चान्त एव ध्वंस द्रत्यव साचात्कारद्वारा मोच्चान्तराय-ध्वंस द्रति वरः।

२९८ ६ जगस्तारणं विचारयति द्रत्यत्र जगस्तारणमुपपं हरति दरः।

२१८ ८ पुरुष इत्यन ननु पुरुष इति वरः।

२२९ २ प्रधानस्वाता इत्यस्य स्थाने प्रधानस्य यता इति।

२२९ ३ श्रष्टानामेव कार्यत्वश्रवणं चान तर्के इति इत्यस्य स्थाने श्राद्मातिरिक्तानां एथियादीनामष्टानामेव कार्यत्वश्रवणं चान नियमे बाधकमिति इति वरः।

२२९ प्रतक्तिः द्रत्यव नाचवादितक्तः द्रति वरः।

२२१ ९ सन्तादिवयं इत्यव सन्तादिवयं तावद्वयमेवेति पागेव व्यवस्थापितम्। तत् इति ।

२२९ ९६ द्वीपात्पत्तिमिति इत्यख खाने द्वीपात्पत्तिमिति। नन्वे-वमष्टाविद्यतितस्वप्रतिपादकशास्त्रविरोध इति चन्न। तन्न प्रक्षतिधमाणां सुखादीनां वैशेषिकगुणानां प्रथक्-तस्वाभ्यपग्रमेन तस्वानामष्टाविद्यतिसङ्क्ष्योपपत्तेः। वस्तु-तस्तु। इदं स्वत्रमित्यं व्याख्येयम्। सस्वादीनामतद्वमत्वं y. q.

मक्कतिकार्यमानवाभावः । तद्र्पत्वात् मक्कतेरपि सन्वादि-रूपत्वात् ।

सत्तं रजस्तम इति एषेव प्रक्षतिः स्नृता।
इत्यादिस्नृतिभ्य इति। तथा च वैशेषिकाणां प्रथिवादिष्ववास्नाकमपि कार्यकारणोभयरूपतया सत्तादिष
प्रक्षतिकार्यत्वादिवाक्यानामविरोधः। तत्र साम्यावस्त्रं
सत्त्वमंश्रुतः वैषम्यावस्त्रस्य तन्तुतुत्वस्य महत्तत्वादिकारणसत्त्वस्य कारणमेव रजस्तमसी श्रपि इति वरः।

- २२९ ९६ प्रधानप्रष्टनोः इत्यारभ्य माद्यानुपपत्तेरिति इत्यन्तस्य स्थाने प्रधानप्रष्टनोः प्रयोजनमुपसंहरति इति वरः।
- २२९ ९७ मोच्चानपपत्तिरिति इत्यत्र मोच्चानुपपत्तेः इति वरः।
- २२९ ९८ नागेशमतेऽनुपभागेऽपि पुमर्घं सृष्टिः प्रधानस्रोष्ट्रकुकुम-वहनवत् द्रत्यस्य स्थाने निष्प्रयोजनप्रक्रत्यभ्युपगमे मेाचा-नुपपत्तिः। दति स्वत्रपाठः।
- २२२ ४ मंद्रननं द्रत्यत्र संदननमारस्थाकसंयोगः द्रति।
- २२२ ९० विमुक्ततया इत्यत्र विमुक्ततया विविक्ततया इति।
- २२२ ९७ मुक्तोपभोगो इत्यव क्वचिक्वाच्ये मुक्तोपभोगो भवति नागेश्रवनी च विमुक्तभोगो भवति इति स्वचपाठः।
- २२२ २३ निन्वयं व्यवस्था तदा इत्यत्र नन्त्रयं विभागस्तदा इति ।
- २२६ ९० प्रपञ्चितम् इत्यव प्रपञ्चितम्। श्रक्षात्मते चाद्देतश्रतीनां प्रकरणभेदात् खिनभक्तवस्तुराहित्यं द्वितीयसङ्गश्रूत्यत्वं खिनजातीयपारमार्थिकवस्तुश्रूत्यत्वं चार्थः। पारमार्थिकत्वं च कूटस्थनित्यत्विमित इति।
- २२६ ९७ -पची इत्यस खाने -पची आप इति।

#### **T.** 4.

- २२६ १८ विकारस्यानिकातया वाचारस्याणमावताया च- इत्वस्य स्थाने विकारस्य वाचारस्याणमावलेनानिकातारूपस-चस्या- इति।
- २२६ २० मक्तर्नित्य- इत्यारभ्य इत्याशक्क्ष इत्यन्तस्य खाने महत्य-नन्तत्वस्त्रीकाराचास्त्रीवासाद्विरोध इति चेत्र। भेदस्य चित्रास्यत्वेन स्रतः सिङ्गत्वरूपपारमाधिकस्त्राभावस्या-स्वाभिरप्यनिराकरणात्। भेदस्याधिकरणस्वरूपत्या च-त्रनानामन्योऽत्यभेदस्य चिन्नावस्वरूपत्वाच। महातिनि-स्वतायास्य वादान्तरत्वादिति भावेन इति।
- २२४ ९ हानिर्रित जितं नैरातयवारिभिरित्यर्थः । इत्यस्य स्थाने - हानिरित्यर्थं इति वरः ।
- २२४ ६ नागेशहमी कर्टकर्मविरोध इति स्वन्पाठः।
- २२४ ६ विबद्ध इति इत्यस्य स्थाने विबद्धः घटो द्रव्यमित्यादिता-दात्वयसम्बन्धे सम्बन्धितावक्केदकभेदात् सम्बन्धिनोरस्योव भेद इति इति।
- २२४ ९४ चित्रबरूप इत्यस्य स्थाने चिट्ट्रपस्थित्बरूप इति वरः।
- २२४ २४ -त्रुतेः का ग्रतिन्तवाद्य इत्यस्य स्थाने -त्रुतेर्गोपयाः किं प्रयोजनमिति तवाद इति।
- २२५ २ श्रद्धेत- इत्यव निष्प्रयोजनकत्वरूपोऽद्देत- इति।
- २२५ ५ श्रुतिरिप इत्यव श्रुतिरिप सरेव साम्येरमय श्रासीत् एकमेवाद्वितीयं ब्रह्मोत्यादिना इति।
- २२५ ७ जगद्मत्यताग्राह्कप्रमाणाभावेनापीत्याह द्रत्यव जगत्य-त्यताग्राहकप्रमाणेनापीत्याह द्रति ।
- २२५ १८ तब इत्यब चात एव वेदान्तस्त्र अमिप वैधन्यास स्वप्नादिव-

ष्ट. प. दिति। तब इति।

२२५ २२ निव्यतारूप- इत्यत्र स्थिरतारूप- इति।

२२६ २६ तसाचितो इत्यस खाने तस्तिन् इति।

१२७ ९ तथा चिति रहितः पाठी वरः।

२२७ ६ ब्रह्मनेकान्नर्गतिभिर्तित वर:।

२२७ ५ म् मिनस्डूष्टनी निमित्तसम्बादिति स्वपाठः।

२२७ 🗷 श्रनिबद्घ हुनै। निबुद्धिरिति स्वापाठः।

१२७ १९ - हिनिरिति शुतेः इत्यव - हिनिश्रतेः इति वरः।

२२७ ९४ मायशोरिहतः क्वचिदिश्व पाठ इति।

२२७ ९५ सव्यां इत्यस्य स्थाने विषये न स पुनरावर्तत इत्यादि इति।

२२७ ९६ प्राधिकपदान् पूर्वं तस्त्रोके ज्ञानस्य इति वरः।

१२८ ४ स्वत्राभ्यामितिरहितः पाठो वरः।

२२८ ५ श्रनिबद्धवनी पूर्तिभावपसङ्गास इत्वन पूर्तिभावयोगास इति स्वापाठः।

२२८ ६ पूर्वे तसोगायतनिषड्विरित्यर्थः इत्यस्य स्थाने तस्यानिध-ष्ठितस्य सिद्धिः। स्वकार्यभागसम्पादकत्वित्यर्थः।

२२८ ९२ कर्षकादि- इत्यव कर्षादि- इति वरः।

२२८ ९४ -संयोगरूपखाधिष्ठानख इति वरः।

२२८ ९६ - इष्टसः द्रत्यव - इष्टद्वारकमात्मकारणत्वमभ्युपेत्व तत् इति वरः।

२२८ ५ तामिमामाशङ्कां पितहर्तुमाह इत्यत्र तिहर्माशङ्कादय-मपहर्तुमाह इति वरः।

२२८ ९९ तथा- इत्यत्र श्रयवामाःकरणिषयोगे मेश्चप्रखयादी न जीवनं तद्योगे च जीवनिमत्येवमन्वययितरेकी व्याख्ये-या तथा- इति वरः। **y**. y.

- २२६ १२ चेति भावः द्रव्यव च बस्तुतस्तु पूर्णत्वं परमातात्वं चेति भावः द्रति।
- २२८ १८ मोन्न अच्छार- इत्वन मोन्नोऽखच्छार- इति वरः।
- २२८ २२ नइइइद्वारयोः इत्यारभ्य -कार्यनाइ इत्यनस्य स्थाने नइइइद्वारयोदेव तदितरं जगकार्यं नेश्वरस्थित ब्रह्मा-दित्रयस्थैव व्यावद्वारिकेश्वरत्वसाभाय व्यतिपादिवद्यति । तत्रादावद्यद्वारकार्यमाइ इति वरः।
- २३ १ श्रहद्वाररूपे इत्यव कर्टत्वमव कार्यामुकूलेच्छाञ्जित-मच्चम्। तथा चाहद्वाररूपे। इति।
- २३० ९६ समानत्वमावयोरित्यकः इत्यद्यात् परं न च सेम्यरमते कार्याभिव्यक्तिरपीत्यरेखेव क्रियत इति वक्तं प्रकाते। ईत्यरस्य वैषम्यनेई प्यापनेः। कर्मसापेच्यतयेव द्वीत्यरस्य वैषम्यादिकं सेन्यरः परिदर्तव्यम्। तचेत् कर्मेत्यर एवाधि-छितं तिष्ठेत् तर्ष्टि वैषम्यादिकमापद्येतेवेति भावः इति ।
- २३० १८ पालनादिकं इत्यव पालनान्तयीमित्वादिकं इति वरः।
- २३० ९८ तमाइनचा देव भवति इति।
- २३० ९८ रागाद्यभावेन इत्यत्र कारणाद्यभावेन इति।
- २३० २१ -प्रयोजनकत्वादित्वर्धः इत्यस्य स्थाने -प्रयोजनकत्वादि-रतिश्यक्वानवज्ञेश्वयीचेत्वर्थः इति वरः।
- २१९ ६ ऋषिवेत- इत्यारभ्य इत्यादेश्यन्तस्य स्थाने साम्यर्थं प्रक्ततः ष्रवृत्तिः स्वत एव भवतीति स्थाने स्थाने मोक्तम् । तत्र ससामिभावे। भोग्यभोक्तुभावः । स च प्रकृतिप्रवृत्तेः पास्त्रास्तीत्याससां परिस्ति इति ।
- २३९ ९० प्रवास- द्रत्यत्र हत्तिनद्वासनाप्रवास- द्रति।

**y**. **y**.

१६९ २६ वद्यपीत्यारभ्य - रित्याश्यः श्रत्यमस्य स्थाने खिषुश्यरीर-खखानिभावयोरित्याश्यः । मतनयेऽपि खत्वं खभुक्तष्टनि-वासनावन्तं खानित्वं च खनिष्ठवासनाहेतृष्टनिभोक्तु-त्वम् । स्नतः प्रखये खिषुश्यरीराभावेऽपि तच्चन्यो वास-नारूपः खखानिभावः सस्भवत्यवेति ष्टनिवासनानां कर्म-जन्यत्ववद्विवेकजन्यत्वमपि जन्मादिद्वारास्तीति मतनये-ऽपि नानुपपन्तः इति ।

२६२ ५ वाविवेकारिनिनिन्तो इत्यव - (विवेकारिनिन्ति) वा इति । २६२ ७ इत्यर्थः । इत्यस्य स्थाने इत्यर्थः । स्थया स्वस्तिभावे। भाग्यभोक्तृतारूपो यदा तदा यिकस्ति स्वद्भवतु चेतने सास्ता-दःखारेः सन्वन्धो वा प्रतिविन्यरूपो वास्तवसन्वन्धो वा सर्वेथेव तदुक्तिः पुरुषार्था दुःखं माभुद्धीयामिति पार्थनार्द्यनारित्यर्थः इति ।

२६२ ९ तब इत्यव तब तु इति वरः।
२६२ ९२ दुःखसन्तन्ध एव खतो इत्यव दुःखसन्तन्धो बस्तुतो इति।
२६३ ७ -कुच्याः इत्यस्य स्थाने -कुच्यां इति वरः।
२६६ ७ सङ्ख्यक्तिः समापूर्य इत्यव सङ्ख्यक्तांश्रमापूर्व इति।
२६६ ८ वेटाना- इत्यव वेटाब्यि- इति।

२२६ ८ - ज्ञीनयज्ञे च्हणीनापाययत् पुरा इत्यन्न - ज्ञीनयज्ञे **चाणीना**-याजयत् पुरा इति । १२६ ९० मया इत्यतः परम् ।

विज्ञानभिद्धरितं साङ्ख्यभाष्यं सतां मनः। श्राक्षेयत्वयत्कानां यथाया विषयानारात्॥ इति च क्षित्रास्य पठितम्।

#### P. 9.

#### ॥ श्रथावशिष्टकेवलस्त्रमाठानारस्यीपत्रम् ॥

- ्र॰ ६ देशभेदात् इत्यनिबङ्गसमातः स्वपाठः।
  - २८ ७ गभाधानादिकर्नेषा चंत्रियेत इति नागाजिसकातः स्वर-पाठः।
  - ५४ ९ जेगार्यमपि इत्यनिबङ्गस्यातः स्वापाठः।
  - ६४ ९६ वावित्रिष्ठशर्थेपरिक्किलिरिति वरः पाठो नागोजिन्नाव-निवद्वली तु द्योरेकतरस्य वाप्यवित्रज्ञन्नार्थपरिक्किलः ममा तत्याधकतमं यत् नत् इत्येकं त्रिविधं ममाणं तत्यिद्वी। सर्वविद्वेनीधिक्यविद्विः इत्यपरिति स्वचद्यम्।
  - इंद्र ९६ -सम्बन्धाद्वा न देखः इति नागेशवृत्ती -सम्बन्धाद्व देखः द्वापाठ इति।
  - ९० प्रनिरुद्धमद्दादेवष्टिनमत उपासासिद्वस्य द्रत्येकं पदमध-भेद्स्येति।
  - द्रभू २२ हेतमद्नित्यं चित्रयमनेकमात्रितं चित्रम् इत्यनिसङ्घ-द्यनिमतः पाठः।
  - < १२ तथोरन्यत्वे तुच्छता इति नागेश्वसकातः पाठः।
  - ७ सुष्याद्यवस्थाताचित्वमिति पाठो नागेश्वष्टमी सुष्या-द्यस्य साचित्वमिति पाठो महादेवहत्ताविति।
  - ८८ २२ पुरुषस्य बद्धत्विमिति पाठो महादेवहनाविति।
- १९९ ९९ -वासनाया बलवन्द्वात् इत्यस्य स्थाने -वासनापदत्वात् इति । पाठोऽयमनिसङ्गद्दोबनागेश्वष्टतिष्वपि निस्ति ।
- १९४ ८ नागेशमते पञ्चभूतानाम् इत्यव च भूतानाम् इति ।
- ९९६ ९६ प्रनिदद्वहर्ती देवताख्यश्रुतेनीरस्थकस्य इति स्वपाठी-

- ष्ट, प. <u>ध्य</u>भेदचीति।
- १२० १ चानिकद्वमते तदुत्पानिः श्रूयते विनाश्चरर्शनाच इति स्वानपाटः।
- १२० ९ नागेश्वमते आन्तानामधिष्ठाने इत्यव आन्तानामधिष्ठान-मिति स्वपाठः।
- १२० ९७ नागेशमते प्रमाणहत्त्वात् इति स्वपाठः।
- १२० २० श्रानिबद्दमहादेवनागेशश्चालाषु चभवावार्कं च मनः इति स्वपाठः ।
- १२९ ८ श्रनिबद्ववृत्ती रूपादिरसवर्गीना चभवादिति स्वेपाटः।
- १२६ २१ मदादेवव्रती करणं वयोदश्वविधं वाद्यासारभेदादिति स्वपाठः।
- १२८ २९ नागेशमते तद्धमभिचेष्टा द्रव्यक्य स्थाने तद्धमपि चेष्टा द्रति स्वत्रपाठः ।
- १३९ ९० श्रनिबद्धवनी परिमृत्ती द्रव्यस्य स्थाने परिष्वती द्रति पाठीऽर्थभेदस्वित।
- १६६ ६ तत्कृतिश्रुतेरित्येकं पर्सित्यनिसङ्घितः। न्यायस्थान्यव प्रपश्चित इति इत्यधिकं स्त्रविमिति च।
- ९३७ २९ श्रनिबद्धमहादेवष्टनिमते सै। स्त्रग्रात् सांह्ये द्रति स्त्रः पाठः।
- ९४८ ९८ महादेवष्ट्रजी समानमित्यत्र सर्वेत्रेति पाठः।
- १५२ ६ कर्ने छाष्टेवी प्यनादितः इत्यनिकद्वष्टत्तिद्यतः स्त्रपादः।
- १५५ १५ महादेवानिसङ्ग्रह्मचोस्तु -माचयत्वेकेन रूपेण दति सूब-पाठः।
- १५७ ८ महादेवष्टनी श्रिषकारप्रभेदास नियम इति स्वत्रपाठः।

# । शुद्धिपत्रम् ।

| <b>ए.</b> प.   | चशुहुम्                   | युद्गम्                  |
|----------------|---------------------------|--------------------------|
| २ ९७           | दुर्घटं च                 | दुर्घटं                  |
| <b>१</b> २     | मक्तनेगुण-                | महातेगुंख-               |
| <b>9</b>       | निगुर्च                   | निगुषां                  |
|                | तसात्पुरुषा-              | तसात् पुरुषा-            |
| ९० ९९          | -सिङ्गलान                 | -सिङ्गलाम्               |
| ९९ ४           | मचेरिति                   | मिर्पिरिति               |
| .९२ ९५         | सन्तासस्थान-              | सम्बस्यान-               |
| ९६ ९८          | -बाश्ह्या                 | -वाविष्युद्धा            |
| ९५ ९०          | -बार्ड-                   | -बाङ्ग-                  |
| ९६ ६           | चार्स                     | भारतं                    |
| २३ ८           | तत् स्व-                  | तन्त्व-                  |
| २३ ९८          | -ानस्यात्                 | -निश्वयाम्               |
| <b>99</b> <    | चिद्रपता-                 | चिद्रुपता-               |
| <b>११ ९५</b>   | <b>ज्ञ</b> न्यं           | श्रून्ये                 |
| <b>१</b> ६ २ · | -मृता-                    | शून्य<br>मुक्त-          |
| ३६ २०          | -मुक्त-<br>संयोगात्प्राग- | संयोगात् माग-            |
| ६७ २४          | बन्धा विपर्ययाद्विपयय-    | विपर्ययाद्वन्धः विपर्यय- |
| ₹⊏ २           | -वचनाचाव्यथा-             | -वचनाच। ग्रन्यथा-        |
| व्य प्र        | चवासना-                   | च वासमा-                 |
| 8. 2.          | -याम्बलुं                 | -वा स्टब्युं             |
| 8 · R ·        | -जानस्य                   | -उत्तानस                 |
| ४९ ९९          | द्रति                     | इति।                     |
| ४२ ९३          | द्रित<br>-विवेकी          | -विवेकी च                |

### ॥ शुद्धिपतम् ॥

| <b>v.</b> ч. | त्र <u>मुद</u> ्दम्     | शुद्रम्                           |
|--------------|-------------------------|-----------------------------------|
| ४२ ९४        | तथा च                   | तथा                               |
| ४४ ९२        | बन्हें:                 | वक्रः                             |
| ८८ ४€        | बन्हे:                  | वक्र:                             |
| 8 6.8        | ·म <b>था</b> प्यर्थ     | ·मथोऽ <b>यर्थ</b>                 |
| 9 08         | एकमेवाविकस्थितम्।       | एकमेवाविकस्थितम्। इति।            |
| ४७ १८        | श्रस्यायमधः             | श्रस्यायमर्थः।                    |
| ४८ ९६        | नत्वभिमानमार्व          | न त्वभिमानमार्च                   |
| प्र ९        | मध्यमपरिणामतया          | मध्यमपरिमाणतया                    |
| प्र ११       | परुषस्य                 | पुरुषस्य<br>हि। इति।              |
| प्र १०       | <b>इ</b> ।              |                                   |
| પ્∉ ૧        | -पवेषा                  | -पर्वेषा                          |
| ५६ २२        | विद्या चेति             | विद्येति                          |
| ५६ २३        | प्रश्लेषाधिकमेव         | प्रहात्य्पाधिकमेव                 |
| <b>y</b>     |                         | श्रवानायीति श्वीकविषया            |
|              |                         | तेखयितुम्चितः।<br>संइत्य कारित्वे |
| ४८ २०        | सं <b>स्वका</b> रित्वे  |                                   |
| प्रः २१      | त्रमं इत्यकारित्वे<br>- | त्रमंद्रत्य कारित्वे              |
|              | '-স্খিদয়ান্তদ-         | -िश्चमस्य दृश-                    |
| ५८ ९०        | ं <b>चा</b> नविषयत्वं   | चातविषयत्वं                       |
| ४८ ९८        | <b>तद्र</b> प-          | तदूप-                             |
| <b>६.</b> २. | खकारणापेच्यक-           | तद्रूप-<br>खकारणापेचका-           |
| ६९ २         | वैधम्यादुपलसाच          | वैधम्याच न खप्रादिबादित           |
|              | न सप्तादिवदिति ना-      | भाव उपस्रक्षेत्रेशित व            |
|              | भाव उपस्रवेखेतीति       |                                   |

### ॥ शुद्धिपत्रम्॥

| <b>y.</b> q.   | त्रशुद्धम्         | गुद्रम्                      |
|----------------|--------------------|------------------------------|
| <b>इ</b> ९९०   | सद्रपत्वे          | सदूप <del>ाव</del> ं         |
| इह ९४          | -इखं               | -षुःखं                       |
| <b>4868</b>    | तत्याधकं           | तत्वाधवतमं                   |
| इ ४ १५         | एवं भूत-           | एवस्रात-                     |
| <b>६०९</b> €   | विषयागमम्          | विविधागमम्                   |
| इष्ट ९४        | निक्तदोषों         | न दोषो                       |
| 90 go          | <b>उपावासिङ्ख</b>  | रुपासा सिद्दुख               |
| ७१ ९२          | तर्खाच्यमान-       | तस्यासः माप्त-               |
| ७६ २५          | -मष्यचितम्         | -मप्युचितम्                  |
| ७४ १९          | <b>प्रस</b> ्थागी- | पानापभागा-                   |
| ∕ગ્∉ ઝ         | बहुभागख            | बड्डेभेरम <b>ख</b><br>चिद्द- |
| <i>90</i>      | ाचदव-              | चिद्दब-                      |
| ७७ २           | कतुरेव             | करुरेव                       |
| ७९ ९०          | त्रन्यया           | त्रन्यथा                     |
| ७८ २२          | सत .               | सत्                          |
| Z. Z           | <b>बाबधं</b>       | विविधं<br>कार्य              |
| 50 E           | काय                |                              |
| दर द           | तड्डीरं            | तद्वेदं                      |
| द <b>६</b> १   | रेखाशिबोहरे        | रेखाः घिबोदरे                |
| द <b>६ ९</b> २ | नद्मनागत-          | न द्यानागत-                  |
| द <b>१</b> २२  | त्रम्य             | ત્ર <del>ાન</del> શે         |
| <b>5</b>       | सदा सन्ता-         | सद्वन्द्वा-                  |
| ¤8 ९€          | प्रसिद्धम्         | मसिङ्गम् ।                   |
| द <b>४ ९</b> ० | तद्दीदं<br>2 J     | तह्ने दं                     |

## । शुद्धिपत्रम् ॥

| у. ч.         | त्रशुदुम्                 | <b>गुइ</b> म्                |
|---------------|---------------------------|------------------------------|
| द <b>६</b> १∙ | क्रमव                     | कमेंब                        |
| दद १५         | <br>-बधम्य                | -वैधम्ये                     |
| ८४ ९२         | भोक्तुरिषष्ठानात्।        | भोक्तुरिषष्ठानाङ्गागा-       |
|               | भागा-                     |                              |
| ८६ ६          | <b>तथाच</b>               | तथा च                        |
| ८६ ८          | निगुणल                    | निर्गुणत्व                   |
| <i>eo e</i>   | -निर्गुणलाचिड्नमेलादिकं   | -निर्गुणलाचिड्रमेलादिकं      |
| <i>९७</i> ९ ४ | चेता:                     | चेता                         |
| ८८ ४४         | बुड्विष्टचारेव            | बुड्रिष्टमेरेव               |
| ९०९ ≰         | जीवत्वमन्तय-              | जीवत्वमम्बय-                 |
| ९०९ २०        | बिम्बभाव-                 | बिम्पप्रतिबिम्भाव-           |
| ९०२ ८         | -मापाद्यते                | -मापद्यते                    |
| 9 · 8 · 4     | जाग्रत्खप्रसुषुप्तिस्थान- | जाग्रत्सप्रमुषुप्तिषु स्थान- |
| २०४ २४        | मुनेविज्ञानत              | मुनेविजानत                   |
| ९०५ इ         | नावा <b>द्यात्मा</b>      | तावानात्मा .                 |
| ९०५ ५         | रुवाद्या                  | इत्याद्याः                   |
| १०५१८         | यत एत-                    | य एत-                        |
| ९०७ ९६        | खाप्तवाक्यस्य             | <b>खाप्रवास्थ</b>            |
| 9 0 5 €       | -सिड्विरिति               | - सिद्धेरिति                 |
| ९०८ १९        | -भौरित्येत्               | -धींड्रीभीरिखेन्             |
| ९९९ २०        | पत्येकं                   | प्रत्येकं                    |
| ९११ ८         | -चिन्नाद-                 | -चिन्नाबता-                  |
| १११ १८        | ने ती-                    | नेती-                        |
| ९१२ ९८        | त्राक्षेवेद               | <b>जाकीवे</b> रं             |

### ॥ शुद्धिपनत् ॥

| у. <b>ч</b> . | त्रशुद्धम्             | शुद्रम्          |
|---------------|------------------------|------------------|
| ९९४ २०        | तथा ्च                 | मघा '            |
| ९९६ ह         | -मेतहरवेद              | •मेतदाहरवेद      |
| ९९७ इ         | - ष्टनित । स्रचनाय     | -ष्टिनितासूचनाय  |
| ११७ =         | मने। महानिव्यादि श्वे  | ाकविधया लेखनीयम् |
| ९९७ २         | गन्तव्यम               | गन्तव्यम्        |
| ११० १०        | विधिष्ठाने             | त्वधिष्ठानं      |
| १२० ११        | गोखके                  | गोलकं            |
| ९२९ ९०        | तथा                    | নখা च            |
| ९२९ २४        | पुरुख                  | पुरुषस्य         |
| ९२२ ४         | तत्त्रिया-             | नत् तिक्कया-     |
| ९२२ ट         | -मात्माना              | -मात्मने।        |
| ९२२ ८         | द्रष्ट-                | द्रष्टु-         |
| ९२५ ९२        | -बाय-                  | •वायु-           |
| १२६१७         | एष्वी                  | प्रथिवी          |
| १२४ ६         | पञ्चानाम् ॥            | .पञ्चानाम्॥ इति। |
| १२४ ९०        | ेपम-                   | परमु-            |
| १२४ ११        | -दिभिन्नानं            | -दिभिञ्च ज्ञानं  |
| १२४ १८        | -নৰ                    | -तेब             |
| ९२४ २६        | -र्नाम्बषण-            | -दम्ताम्बेषण-    |
| १२६ १५        | हम्यत                  | े हप्रयुते       |
| १२८ ७         | नन                     | नन्              |
| १२८ २६        | <b>ले</b> ाकवदित्यर्थः | <b>लाकव</b> न्   |
| ९६० २४        | -कारखै-                | -करणे-           |
| १३९ २२        | -नित्य                 | -नित्यं          |

### । खुद्धिपवम् ॥

| y. q.                | त्रशुदुम्           | भुद्गम्                   |
|----------------------|---------------------|---------------------------|
| १६२ १६               | -सूत्रण             | -स्रवेष                   |
| <b>₹8 ₹8</b>         | च्हाया-             | हाया-                     |
| ९१६ ९९               | विद्यानमेवावकामते   | ति सविद्यान्मेवानुकामतीति |
| ९१६ ९८               | संस्रितिहेचा-       | संस्तिर्देश-              |
| १६८ ५                | <b>चमु</b> चिते     | <b>समुचिते</b>            |
| ११८ १८               | -सत्यवादतः          | -सत्यत्वादतः              |
| ९४९ ९५               | विधारणात्याग        | विधारणयाग .               |
| 986 €                | नास्तीत्वेवंरूपा-   | नास्तीत्वेवंरूपः। प्र-    |
| <b>९</b> ४५ <b>६</b> | <b>त्रसायम</b> र्थः | इति। श्रस्यायमयः          |
| 98€ 9                | -पार-               | -पाठ-                     |
| ९४८ २२               | मक्तः               | सन्नः                     |
| ૧૫૭ ૫                | विपर्ययेष           | विपर्ययेणा-               |
| ९५७ ९५               | -विवेकावस्था        | -विवेकावस्थे              |
| ૧૫૦ પ્               | श्रुतिस्वनीव-       | श्रुतिस्य जीव-            |
| ૧૫૮ ર                | -भिभावकतया          | -भिभावकताया               |
| ९६० ९५               | जातमी श्रेन जाते-   | चातमीशेन चाते-            |
| ९६९ ९                | भवेदित्वयः          | भवेदित्यर्थः              |
| ९६९ ९६               | केनाप्य-            | केनाप्युं-                |
| ९६२ ९                | श्रकुनियथा          | श्रकुनियेथा -             |
| १६३ ५                | तसात                | तस्रात्                   |
| १६८ ९४               | समे                 | स मे                      |
| ९६० १५               | -खमहा-              | - <b>च</b> महा-           |
| <b>९७</b> • ६        | त्रयेव              | <b>तर्थे</b> ब            |
| १७६ प                | चेताः,              | चेता                      |

# ॥ शुद्धिपत्रम् ॥

| y.                  | ч.         | त्रज्ञुदुम्               | शुद्रम्                      |
|---------------------|------------|---------------------------|------------------------------|
| ९७१                 | ९व         | नम-                       | <del>कर</del> ्च-            |
| ₹.9€                |            | त्रयात्                   | त्रधात्                      |
|                     | २ ०        | चेताः                     | चेता                         |
| <b>&amp;</b> 30     |            | -नगतम्                    | -नुगमम्                      |
| <b>९</b> द्र        | १८         | मत्याचामत्यचेषु           | मत्यचामत्यचेषु               |
| ८ ≃ ष्ठ             | ९० ्       | ·मन्यथा <b>श</b> ब्देना-  | नगयात्रव्हेनाच्यतेऽय च       |
|                     |            | च्यतेऽत्यथा च             |                              |
| ९८६                 | ९७         | -साद्दत-                  | -काद्देत-                    |
| <b>९</b> द          | <b>₹</b> १ | - लिप्ने भेंद्रस्वैव      | - चिङ्गेभेदस्यैव             |
| ९८९                 | Ę          | -मित्ति-                  | -मुँक्ति-                    |
| ९८१                 | ų          | चाने चेयात्मका-           | चानचेयासका-                  |
| ९८७                 | १ ०        | नातः                      | नाज:                         |
| ९८८                 | Ŗ          | चोपादानायं                | शेषं मुगमं भिन्नजातीयानां    |
|                     | •          |                           | चोपादानत्वं                  |
| ९८८                 | ų          | <b>यके।पादानकत्वे</b> ऽपि | यतेन दिविचतुर्भीतिकत्वपद्या  |
|                     |            |                           | श्रपि निरस्ता एकापादानकत्वे- |
| •                   |            | •                         | <b>र्जप</b>                  |
| २००                 | २२         | चच्देश-                   | चचुर्देह-                    |
| २०१                 | ૯          | एतेनबद्धि-                | एतेन बुद्धि-                 |
| २०२                 | . २२       | <b>श</b> रीरेष            | <b>भरीरेषु</b>               |
| ₹∙९                 | ९६         | -साङ्ग्र                  | _                            |
| <b>२</b> ९ <b>३</b> | · ·        | निर्गेणत्व-               | -साङ्ख्य-<br>निर्मुपत्व-     |
| <b>२</b> ९४         |            | -विवेकस्त                 | -विवेकस्तु                   |
| २९५                 |            | मितिरित्यर्थः             | मुक्तिरित्यर्थः              |
|                     |            |                           | -                            |

### ॥ श्ह्रिपत्रम् ॥

| g.           | ч.       | त्रश्हुम्              | शुद्गम्                   |
|--------------|----------|------------------------|---------------------------|
| २२ ०         | 8        | प्रधानस्थान्माना-      | प्रधानखानुगमा-            |
| २२६          | १७       | हेतभ्यां पूर्वं        | पूर्व                     |
| २१८          | ९१       | तथाचा-                 | तथा चा-                   |
| २११          | 9        | -निमितः                | -निमित्तः                 |
| २ <b>१</b> २ | Ę        | <del>दुव चे</del> द्यस | <b>दुरुक्क</b> द <b>स</b> |
| २६२          | ९७       | ° -भगवाना <b>च</b>     | -भगवान्                   |
| <b>२</b> ६२  | २१       | <b>मसङ्ख्याद्याय</b>   | <b>प्रसङ्ख्यानाय</b>      |
| २६६          | 8        | काले।ऽपि               | काले।ऽसि                  |
| २६६          | ~        | -यञ्चस्रषी-            | -यज्ञे स्टबी-             |
| २११          | <u>~</u> | -प्याययत्              | -पाययत्                   |

| Ų. | ч.       | <b>त्रशु</b> डुम्   | शुद्धम्                        |
|----|----------|---------------------|--------------------------------|
| ₹  | 9        | ९९                  | <b>९</b> ९                     |
| 8  | ٩        | निमिनो <b>्रवस्</b> | -निमित्तोऽप्यस्य               |
| 8  | <b>₹</b> | भाष्येणानिबद्दष्ट-  | भाष्या-                        |
|    |          | निपाठः मदम्हाते य   | ₹-                             |
| ¥  | ٩        | चेत्यं              | चेत्यं सं-                     |
| ¥  | ¥        | -विरोध-             | -विरोध इ-                      |
| ų  | 95       | मूलम्-              | मूलम्                          |
| ¢  | ९६       | वासनापटुत्वात्      | -वासनापटुत्वात् नागेशहरी।      |
|    |          |                     | व्याख्यायां च बलवन्त्वादित्वेव |
|    |          |                     | पाठ इति ।                      |
| ¢  | ९६       | <b>श्रुव्यनारे</b>  | -श्रव्यनारे                    |

|            | •                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|------------|-----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ч.         | त्रशुडुम्                               | गुडुम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ₹          | समर् <b>ग्</b> वधा <b>स्</b>            | सप्तर्म वधास                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ¥          | -स्रष्ट्-                               | - <b>र</b> ष्ट्र-                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ९६         | <b>चिड्डेरि</b> ति                      | -सिङ्केरिति                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 9          |                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 8          | पुस्तकामारेषु                           | उच्यत इति इत्यन्तं पुराकाः<br>नारेषु                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ₹ ४        | -श्रत्या-                               | -त्रुत्युपदेशा-                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| <b>૧</b>   |                                         | -शुडु-                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ¢          | भाष्यच                                  | -शुड़-<br>भाष्ये च                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 9          | बीजाङ्कर-                               | बोजाङ्कर-                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| १८         | बह्चि-                                  | बुद्धि-                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>२</b> ९ | द्रवस्य                                 | र्वनस्                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| २ ४        | -घाननगम-                                | -घाननुगम-                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| १९         | पनरसते।                                 | पुनरसते।                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 28         | -नयागिक-                                | पुनरत्तो<br>-नुयोगिक-                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ९८         | -मज्ञादव-                               | -महादेव-                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ~          | -चेत्यर्थः                              | ·चेत्ययः                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ९८         | -नमाने                                  | -नुमाने                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| २६         | -ख्यापनं देशष-                          | ख्यापनमिति तथा वासनया                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|            | योगात्                                  | न खार्थस्थापनं देशस्योगात्                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 99         | १९                                      | 99                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <b>?</b>   | <b>चेतुद्ध्यन</b>                       | <b>हेतुद्वयेन</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| १९         | सङ्घातया-                               | सङ्घातवी-                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| . 4        | -प्रमाणिवा                              | -प्रमाणेबा-                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|            | \$\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | ३ सप्तर्यावधान्य ५ न्छ्छ- ९३ सिङ्गेरिति ९ पाठोऽधभेर्न्येति ४ पुत्तकामारेषु २४ -त्रत्युपर्या- ९ न्युद्ध- ६ भाष्यच ७ बीजाङ्कर- ६ भाष्यच ७ बीजाङ्कर- ६ द्वस्थ २४ -धाननगम- ९६ पन्रस्तो। २३ -नयोगिक- १६ -नयोगिक- १६ -नयोगिक- १६ -नयोगिक- १६ -नयोगिक- १६ -स्यापनं रोष- योगात् १९ १९ २ हेतुद्धन १९ सङ्घातया- |

|                       | ************************************** |                     |
|-----------------------|----------------------------------------|---------------------|
|                       | ॥ मुद्                                 | पंचम् ॥             |
| <b>y.</b> 4.          | त्रशुद्धम्                             | शुह्रम्             |
| ٠ . ٩٠                | संयोग इत्यव                            | संयोगं इत्यन        |
|                       | सङ्ग्रे                                | सङ्गः               |
| <b>ए</b> ई २ <b>ए</b> | -बिन्नापग्रमा                          | -बिन्दापग्रमा-      |
| •                     | माचान एव                               | मोद्यानाराव         |
|                       | - सन्तादिष                             | <b>मन्तादिषु</b>    |
|                       |                                        | पश्ची (साम          |
| ७ ५४                  | <b>च-</b>                              | <del>च</del> े-     |
| ४० ९९                 | <b>ন</b> ন্                            | तत्-                |
| ४० २६                 | নঘা-                                   | तथा                 |
| ४० २५                 | तथा-                                   | तथा                 |
| ४१ १७                 | रागाद्यभावेन द्र-                      | -रागाद्यभावेन दुखन  |
|                       | व्यव कारणाद्य-                         | -कारणाद्यभावेन      |
|                       | भावेन                                  |                     |
| ४९ ९८                 | २९                                     | ₹• '                |
| ४२ ९८                 | ~                                      | •                   |
| ध <b>क्र</b> ४,४      | हेतमदिनत्यं                            | <b>चेतुमदनित्यं</b> |
| . 88 ¢                | <b>च</b> भयारिति                       | <b>च</b> भयोरिति    |